
                          
Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah 
https://journal.staisar.ac.id/index.php/mediasas 
Vol. 8, No. 4, 2025, pp. 902-916 
P-ISSN (Print) 2655-1497│E-ISSN (Online) 2808-2303 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473  
 
 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  902 

Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology: A Philosophical Analysis of the 
Normative Foundations of Islamic Law in Ecological Issues 

 

Maqasid al-syari’ah dan Ekoteologi: Analisis Filosofis terhadap Dasar 
Normatif Hukum Islam dalam Isu Ekologis  

Arzam1*, Kusnadi2 
1,2Institut Agama Islam Negeri Kerinci 

    
*Corresponding Author: arzamzain46@gmail.com 

 

║ Received : 12-10-2025    ║ Accepted: 10-12-2025    ║Published: 12-12-2025    

 
Abstract  

This study philosophically analyzes the normative basis of the relationship between 
maqasid al-shari'ah and ecotheology as the foundation for forming of Islamic law in 
response to contemporary ecological issues. Using a qualitative-normative approach 
combined with hermeneutic-philosophical analysis, the study explores the 
dimension of maqasid al-syari‘ah particularly the conception of hifz al-bi’ah as a vital 
additional objective in framing responsive and sustainable Islamic environmental 
law. The study of Islamic ecotheology is supported by the core principles of tawhid, 
khalifah-amanah, mizan, and the prohibition of fasad, which shape the ethics and 
norms of environmental protection. Findings reveal that integrating maqasid al-
syari‘ah with ecotheology has the potential to strengthen the normative framework 
of Islamic law through contemporary ijtihad, environmental fatwas, and the 
development of community-based legal instruments but still faces challenges such 
as anthropocentrism, implementation gaps, and the need to harmonize with 
sustainable development standards. The study concludes there is a necessity to 
reinforce the paradigm of ecological justice and facilitate intertradition collaboration 
to realize more effective Islamic legal responses addressing the global ecological 
crisis. 
 

[Penelitian ini menganalisis secara filosofis dasar normatif hubungan antara maqasid al-syari‘ah 
dan ekoteologi sebagai fondasi pembentukan hukum Islam dalam merespons isu-isu ekologis 
kontemporer. Dengan pendekatan kualitatif-normatif dan analisis hermeneutis-filosofis, penelitian 
mengupas dimensi maqasid al-syari‘ah khususnya pemaknaan hifz al-bi’ah sebagai maqasid 
tambahan yang vital dalam membingkai hukum lingkungan Islam yang responsif dan 
berkelanjutan. Kajian ekoteologi Islam didukung oleh prinsip utama tawhid, khalifah-amanah, 
mizan, dan larangan fasad, yang membentuk etika dan norma perlindungan lingkungan. Hasil 
temuan menunjukkan bahwa integrasi maqasid al-syari‘ah dengan ekoteologi berpotensi 
memperkuat kerangka normatif hukum Islam melalui ijtihad kontemporer, fatwa lingkungan, 
dan pengembangan instrumen hukum berbasis komunitas, namun masih menghadapi tantangan 
antroposentrisme, gap implementasi, serta perlunya harmonisasi dengan standar pembangunan 
berkelanjutan. Penelitian ini menyimpulkan perlunya penguatan paradigma keadilan ekologis dan 
kolaborasi lintas tradisi demi mewujudkan hukum Islam yang lebih efektif dalam menjawab 
krisis ekologis global] 

mailto:arzamzain46@gmail.com


Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  903 

Keywords: maqasid al-syari‘ah, echotheology, Islam law, echolgy justice, 
environment.  
How to  Cite: Arzam, A., & Kusnadi, K. (2025). Maqasid al-Shari‘ah and Ecotheology: A 
Philosophical Analysis of the Normative Foundations of Islamic Law in Ecological Issues. Jurnal 
Mediasas: Media Ilmu Syari’ah Dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 8(4), 902–916. 
https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.473  

 
Copyright © 2025 by Author(s) 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International 
License.  

 

 
INTRODUCTION 

Krisis ekologis global telah mencapai tingkat yang mengkhawatirkan dan memerlukan 
respons komprehensif dari berbagai tradisi pemikiran, termasuk hukum Islam. Data terkini 
menunjukkan bahwa deforestasi global masih berlangsung pada laju 10,9 juta hektar per tahun 
meskipun telah mengalami penurunan dibandingkan dekade sebelumnya (FAO, 2025). Emisi 
karbon dioksida dari bahan bakar fosil mencapai rekor tertinggi sebesar 37,4 miliar ton pada 
tahun 2024, menandakan peningkatan 0,8% dari tahun sebelumnya (Carbon Brief, 2024; Global 
Carbon Project, 2024). Lebih mengkhawatirkan lagi, populasi satwa liar global telah mengalami 
penurunan drastis sebesar 73% sejak tahun 1970 hingga 2020 (WWF, 2024). Fenomena ini bukan 
sekadar persoalan teknis-ekologis, melainkan manifestasi dari krisis spiritual dan etika yang 
mendalam dalam relasi manusia dengan alam. Kerusakan lingkungan yang sistematis ini 
mengancam keberlanjutan hidup manusia dan seluruh makhluk, sehingga menuntut kerangka 
normatif yang mampu melandasi pembentukan hukum dan kebijakan berbasis nilai-nilai 
transendental. Dalam konteks ini, maqasid al-syari’ah sebagai tujuan tertinggi hukum Islam dan 
ekoteologi sebagai refleksi teologis atas relasi manusia-alam menawarkan perspektif filosofis yang 
relevan untuk merespons problematika ekologis kontempor. 

Meskipun diskursus tentang etika lingkungan dalam Islam telah berkembang, namun 
masih terdapat kesenjangan signifikan antara kajian teoretis dan kerangka aplikatif yang sistematis. 
Kajian-kajian terdahulu cenderung membahas maqasid al-syari’ah dan lingkungan secara terpisah 
atau hanya sebatas ajakan moral umum tanpa membangun sintesis filosofis yang utuh. Studi Nasir 
et al (2022) mengidentifikasi bahwa degradasi lingkungan mengancam tingkat dharuriyyah dari 
maqasid al-syari'ah, namun belum mengeksplorasi secara mendalam bagaimana integrasi antara 
maqasid dan ekoteologi dapat membentuk dasar normatif hukum Islam untuk isu ekologis. 
Nurholis (2025) menekankan relevansi prinsip hifz al-nafs dan hifz al-mal dalam mendukung 
keberlanjutan lingkungan, tetapi belum menganalisis secara filosofis tantangan dan peluang 
integrasi tersebut dalam pembaruan hukum Islam kontemporer. Sementara itu, beberapa studi 
tentang ekoteologi Islam menunjukkan potensi besar merespons krisis ekologis, namun masih 
terbatas pada analisis tekstual tanpa mengeksplorasi dimensi filosofis-normatif yang komprehensif 
(Haris et al, 2024; Khasani, 2025; Sargsyan et al, 2025; Mashadi, 2025). Dengan demikian, 
kesenjanagn literatur yang ada menunjukkan kebutuhan mendesak akan penelitian yang 
mengintegrasikan maqasid al-syari’ah dengan ekoteologi dalam sebuah kerangka analisis filosofis 
untuk membangun fondasi normatif hukum Islam yang responsif terhadap isu-isu ekologis. Dari 
sini pula, penelitian ini memilikki kebaharuan yang terletak pada upaya sistematis untuk 
mengkonstruksi keadilan ekologis melalui paradigma maqasid al-syari’ah yang diintegrasikan dengan 
prinsip-prinsip ekoteologi, sehingga menghasilkan kerangka normatif yang tidak hanya bersifat 
teoretis tetapi juga aplikatif dalam konteks pembaruan hukum Islam kontemporer. 

Tujuan penelitian ini adalah menganalisis secara filosofis dasar normatif hubungan antara 
maqasid al-syari’ah dan ekoteologi sebagai fondasi pembentukan hukum Islam dalam merespons 
isu-isu ekologis kontemporer. Penelitian ini akan menjawab lima pertanyaan penelitian yang saling 

https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.473


Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  904 

terkait, yaitu (1) Bagaimana prinsip maqasid al-syari’ah dapat dijadikan landasan normatif 
pembentukan hukum Islam untuk isu lingkungan? (2) Dalam kerangka ekoteologi, bagaimana 
hukum Islam menyusun etika dan norma perlindungan lingkungan hidup?, (3) Apa saja tantangan 
dan peluang integrasi maqasid al-syari’ah dengan ekoteologi dalam pembaruan hukum Islam 
kontemporer?, (4) Bagaimana konsep keadilan ekologis dikonstruksi melalui paradigma maqasid al-
syari’ah dalam hukum Islam? (5) Sejauh mana maqasid al-syari’ah relevan untuk menjawab 
problematika ekologis global secara filosofis dan normatif?. Dengan menjawab pertanyaan-
pertanyaan ini, penelitian akan mengeksplorasi dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis 
dari relasi antara maqasid al-syari’ah dan ekoteologi, serta mengidentifikasi implikasi praktisnya bagi 
formulasi hukum dan kebijakan lingkungan berbasis nilai-nilai Islam. 

Penelitian ini penting karena menawarkan kontribusi teoretis dan praktis yang signifikan 
dalam mengembangkan hukum Islam yang responsif terhadap tantangan ekologis global. Secara 
teoretis, kajian ini akan memperkaya diskursus filsafat hukum Islam dengan mengintegrasikan 
dimensi ekologis ke dalam kerangka maqasid al-syari'ah, sehingga memperluas cakupan 
perlindungan syariat tidak hanya pada lima elemen fundamental kehidupan manusia tetapi juga 
pada keberlanjutan ekosistem sebagai prasyarat bagi kehidupan itu sendiri. Secara praktis, 
kerangka normatif yang dihasilkan dapat menjadi rujukan bagi para ulama, pembuat kebijakan, 
dan praktisi hukum Islam dalam merumuskan fatwa, regulasi, dan program-program pelestarian 
lingkungan yang berakar pada nilai-nilai autentik Islam namun responsif terhadap realitas 
kontemporer. Lebih jauh lagi, penelitian ini berkontribusi pada dialog antaragama dan lintas 
peradaban tentang etika lingkungan dengan menunjukkan bahwa tradisi hukum Islam memiliki 
sumber daya intelektual dan spiritual yang kaya untuk merespons krisis ekologis global, sekaligus 
menegaskan relevansi ajaran Islam sebagai rahmatan lil 'alamin yang membawa kesejahteraan bagi 
seluruh alam semesta. 

 
METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-normatif dengan desain penelitian yang 
bersifat konseptual-filosofis. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 
memahami makna dan konsep secara mendalam melalui interpretasi teks, pengembangan 
kerangka berpikir, dan analisis filosofis daripada sekadar mengukur atau menghitung fenomena. 
Desain konseptual-filosofis sesuai dengan karakteristik penelitian yang menganalisis hubungan 
normatif antara dua konsep utama, yaitu maqasid al-syari’ah dan ekoteologi, tanpa mengandalkan 
data empiris lapangan. Penelitian ini mengombinasikan tiga metode analitik utama: metode 
deduktif-koherensi, metode interpretatif hermeneutis, dan metode analisis sistemik. Metode 
deduktif-koherensi digunakan untuk menjabarkan proposisi umum dari prinsip-prinsip maqasid al-
syari’ah dan ekoteologi kemudian mengaplikasikannya ke konteks spesifik isu lingkungan. Metode 
interpretatif hermeneutis memungkinkan penelitian ini untuk mengeksplorasi lapisan makna yang 
lebih dalam dari teks-teks klasik dan kontemporer melalui pemahaman konteks historis, sosial, 
dan budaya. Metode sistemik digunakan untuk menganalisis interkoneksi dan hubungan dinamis 
antara berbagai komponen dalam kerangka maqasid al-syari’ah dan ekoteologi sebagai sistem yang 
terintegrasi (Idri, 2021; Kurt, n.d) 

Data primer penelitian ini bersumber dari teks-teks Islam, meliputi Al-Qur'an, Hadith, 
karya-karya ulama klasik yang relevan, dan para ahli fiqh yang membahas maqasid al-syari'ah. Selain 
sumber klasik, penelitian ini juga mengintegrasikan karya-karya ulama dan sarjana kontemporer 
yang membahas maqasid al-syari’ah dalam konteks modern dan isu-isu lingkungan. Data sekunder 
dikumpulkan melalui studi literatur yang komprehensif terhadap jurnal-jurnal ilmiah bereputasi 
nasional dan internasional, artikel akademis, buku-buku teks, dan laporan penelitian yang 
menyangkut topik-topik terkait. 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  905 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap yang sistematis dan terstruktur. Pertama, 
analisis konten tematik dilakukan dengan mengidentifikasi tema-tema utama dalam teks-teks 
sumber yang berkaitan dengan maqasid al-syari'ah, ekoteologi, dan keadilan ekologis. Peneliti 
mengkode data dan mengelompokkan informasi berdasarkan kesamaan konsep dan argumen. 
Kedua, analisis hermeneutis-interpretatif mengeksplorasi makna tersembunyi di balik teks dengan 
mempertimbangkan konteks historis dan sosial produksi teks tersebut. Pendekatan hermeneutis 
ini memungkinkan pemahaman yang lebih nuansa tentang bagaimana konsep-konsep filosofis 
dapat diinterpretasikan dalam konteks kontemporer. Ketiga, analisis filosofis dilakukan untuk 
mengidentifikasi asumsi-asumsi ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang mendasari setiap 
konsep dan teori yang digunakan. Keempat, analisis komparatif dilakukan untuk membandingkan 
perspektif-perspektif berbeda tentang hubungan antara maqasid al-syari’ah dan ekoteologi, 
mengidentifikasi konvergensi dan divergensi dalam pemikiran para sarjana. Kelima, sintesis 
konseptual dilakukan untuk mengintegrasikan temuan-temuan dari berbagai sumber analisis 
menuju pembentukan kerangka normatif yang komprehensif tentang hubungan antara maqasid al-
syari’ah dan ekoteologi dalam merespons isu-isu ekologis kontemporer (Razik, 2010; Idri, 2021; 
Alak, 2023; Kurt, n.d). 

 
RESULTS AND DISCUSSION 
Maqasid al-syari’ah sebagai Landasan Normatif Pembentukan Hukum Islam 
untuk Isu Lingkungan 

Prinsip maqasid al-syari’ah menyediakan kerangka normatif yang komprehensif untuk 
pembentukan hukum Islam dalam merespons isu-isu lingkungan kontemporer. Analisis 
filosofis menunjukkan bahwa lima tujuan fundamental syariat Islam hifz al-din 
(perlindungan agama), hifz al-nafs (perlindungan jiwa), hifz al-'aql (perlindungan akal), hifz al-
nasl (perlindungan keturunan), dan hifz al-mal (perlindungan harta) memiliki dimensi 
ekologis yang esensial. Nurholis (2025) menjelaskan bahwa hifz al-nafs tidak hanya berkaitan 
dengan keselamatan fisik manusia, tetapi juga mencakup upaya memelihara kualitas udara, 
air, dan tanah sebagai sumber kehidupan. Dalam konteks ini, degradasi lingkungan yang 
mengancam kualitas air dan udara merupakan pelanggaran langsung terhadap prinsip hifz 
al-nafs karena membahayakan kehidupan manusia secara fundamental. Khuluq (2024) 
menekankan bahwa kerusakan lingkungan mengancam tingkat daruriyyat (kebutuhan 
primer) dari maqasid al-syari'ah, sehingga perlindungan lingkungan bukan lagi sekadar 
kebutuhan tambahan tetapi keharusan untuk mempertahankan aspek-aspek mendasar 
kehidupan manusia. Prinsip hifz al-mal juga memiliki implikasi ekologis yang signifikan, 
dimana pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan menjadi manifestasi dari 
perlindungan harta sehingga dapat dinikmati oleh generasi mendatang. 

Perkembangan kontemporer dalam pemikiran maqasid al-syari’ah telah melahirkan 
konsep hifz al-bi'ah (perlindungan lingkungan) sebagai tujuan keenam yang melengkapi lima 
maqasid klasik. Bin Salman & Asmanto (2024) menjelaskan bahwa para ulama kontemporer 
mendefinisikan hifz al-bi'ah sebagai upaya memelihara lingkungan secara berkelanjutan, 
yang merupakan hasil elaborasi dari tujuan-tujuan utama syariat yang disesuaikan dengan 
tuntutan zaman untuk mencapai kesejahteraan umat manusia. Ali Yafie, sebagaimana dikaji 
oleh Sibyan & Abdillah (2023), mengusulkan bahwa hifz al-bi'ah harus ditambahkan sebagai 
salah satu komponen penting dalam maqasid al-syari’ah karena perlindungan lingkungan 
memiliki peran vital dalam menjaga keseimbangan alam. Meskipun Yafie belum secara 
formal menempatkan hifz al-bi'ah sebagai maqasid al-syari'ah, usulannya telah mengarah 
dengan menekankan bahwa hukum melindungi dan melestarikan lingkungan adalah fardhu 
kifayah yang akan dipertanggungjawabkan di dunia dan akhirat (Sibyan & Abdillah, 2023). 
Zuhdi (2015) menjelaskan bahwa secara epistemologis, konservasi alam (hifz al-bi'ah) dapat 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  906 

berfungsi sebagai perantara utama dalam mewujudkan kulliyyatul khamsah, dimana dengan 
berbasis pada maslahah, perlindungan alam dapat menjadi mediator pokok dalam 
mengimplementasikan lima prinsip dasar maqasid. Perkembangan diskursus hifz al-bi'ah 
menunjukkan pergeseran dari fiqh al-bi'ah menuju hifz al-bi'ah sebagai bagian integral dari 
maqasid al-syari'ah, yang mengindikasikan pengakuan terhadap urgensi perlindungan 
lingkungan dalam kerangka tujuan-tujuan syariat Islam. 

Integrasi maqasid al-syari’ah dengan kebijakan lingkungan kontemporer menunjukkan 
aplikasi praktis yang signifikan. Nurholis (2025) menganalisis bahwa penerapan maqasid al-
syari’ah dalam kebijakan lingkungan tercermin dalam pengelolaan hutan berbasis masyarakat 
yang bertujuan melestarikan alam sekaligus memberikan manfaat ekonomi berkelanjutan 
kepada masyarakat lokal. Kebijakan ini memprioritaskan prinsip keberlanjutan yang sejalan 
dengan prinsip hifz al-mal, dimana sumber daya hutan dikelola sedemikian rupa sehingga 
dapat terus memberikan manfaat bagi generasi sekarang dan mendatang. Peraturan Menteri 
Lingkungan Hidup dan Kehutanan Nomor 23 Tahun 2021 tentang Pelaksanaan 
Rehabilitasi Hutan Dan Lahan merupakan contoh konkret bagaimana prinsip-prinsip 
maqasid dapat dioperasionalisasikan dalam regulasi nasional. Jahangir dan Pakeeza (2022) 
menekankan bahwa dalam konteks global kontemporer, hifz al-bi'ah memainkan peran 
penting dalam preservasi daruriyyat al-khamsah, sehingga diperlukan perhatian serius umat 
manusia terhadap perlindungan lingkungan sebagai elemen esensial maqasid al-syari'ah. 
Lebih jauh lagi, sistem wakaf lingkungan dapat diterapkan untuk melindungi hutan, 
kawasan konservasi, atau sumber daya air sebagai manifestasi konkret integrasi nilai-nilai 
maqasid dengan kebijakan lingkungan. Fatwa-fatwa yang mendukung upaya konservasi 
lingkungan juga menjadi instrumen penting dalam mendorong kesadaran ekologis di 
kalangan umat Islam, menunjukkan bahwa maqasid al-syari’ah tidak hanya berfungsi sebagai 
fondasi teologis tetapi juga sebagai panduan praktis dalam upaya pelestarian lingkungan. 

 
Kerangka Ekoteologi Islam dalam Menyusun Etika dan Norma Perlindungan 
Lingkungan 

Ekoteologi Islam menyediakan kerangka komprehensif untuk menyusun etika dan 
norma perlindungan lingkungan yang berakar pada prinsip-prinsip teologis fundamental. 
Prinsip tawhid (keesaan Allah SWT) menjadi fondasi utama yang menekankan bahwa segala 
sesuatu di alam semesta adalah manifestasi dari kebesaran dan kesatuan Sang Pencipta.  
Zarkasyi (2020) menjelaskan bahwa prinsip tawhid mengimplikasikan bahwa alam 
menyediakan sumber inspirasi dan bimbingan untuk memahami Allah SWT dan ciptaan-
Nya, dimana dengan menyatukan lingkungan alam, aspek sosial, politik, dan ekonomi 
manusia, kehidupan akan menjadi lebih stabil dan aman menuju persaudaraan hijau 
universal. Özdemir (2025) menekankan bahwa dalam perspektif Qur'an, alam didefinisikan 
sebagai "tanda-tanda" (ayat) Allah SWT, sehingga meningkatkan kesadaran akan kesucian 
dunia alami. Konsep tawhid ini menolak sekularisasi kosmos dan menegaskan bahwa 
merawat lingkungan merupakan manifestasi dari kesadaran spiritual dan pengakuan 
terhadap kedaulatan Allah SWT sebagai Pencipta. Alhinai (2025) menambahkan bahwa 
spiritualitas dalam Qur'an mencerminkan hubungan integratif antara Allah SWT, manusia, 
dan alam, dimana alam dalam pemikiran Islam bukan entitas material terpisah tetapi sarana 
untuk memahami yang ilahi, menjadikan spiritualitas sebagai fondasi pemahaman 
komprehensif tentang alam semesta. Prinsip tawhid dengan demikian tidak hanya 
merupakan doktrin teologis abstrak, tetapi menjadi basis etika lingkungan yang 
menekankan kesucian intrinsik alam sebagai ciptaan Allah SWT.  

Konsep khalifah-amanah membentuk pilar kedua ekoteologi Islam yang 
mendefinisikan peran dan tanggung jawab manusia terhadap lingkungan. Al-Qur'an Surah 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  907 

Al-Baqarah ayat 30 menetapkan manusia sebagai khalifah (wakil atau pemimpin) di bumi 
yang dipercaya oleh Allah SWT untuk memakmurkan dan melestarikan keseimbangan alam 
sesuai dengan prinsip keadilan dan hukum ilahi. Abdelzaher et al. (2019) menjelaskan bahwa 
prinsip khalifah mengimplikasikan trilogi hubungan antara Allah SWT, manusia, dan alam, 
dimana Allah SWT menciptakan alam semesta dan isinya untuk manusia, dan manusia 
diberi amanah sebagai pemimpin di bumi yang harus melestarikan lingkungan alam. 
Konsep amanah (kepercayaan) yang menyertai khalifah menekankan bahwa manusia bukan 
pemilik alam tetapi pengelolanya, sehingga memiliki akuntabilitas tidak hanya di hadapan 
masyarakat tetapi juga di hadapan Allah SWT. Özdemir (2025) menegaskan bahwa 
"manusia bukan pemilik alam, melainkan pengelolanya, dan kepercayaan ini 
mengimplikasikan pertanggungjawaban". Dalam konteks ekologi, konsep khalifah 
mengandung etika dan tanggung jawab religius untuk melindungi lingkungan, bukan 
sebagai justifikasi untuk melakukan kerusakan yang dapat menyebabkan krisis ekologis.  
Waworuntu (2019) menerapkan prinsip khalifah dalam proyek permakultur Bumi Langit, 
menekankan bahwa setiap orang, khususnya Muslim, memiliki kewajiban sesuai etika 
lingkungan Islam untuk melindungi ciptaan ilahi. Konsep khalifah-amanah dengan 
demikian mentransformasi hubungan manusia dengan alam dari paradigma dominasi dan 
eksploitasi menuju paradigma pengelolaan yang bertanggung jawab dan berkelanjutan. 

Prinsip mizan (keseimbangan) dan larangan fasad (kerusakan) melengkapi kerangka 
ekoteologi Islam dengan memberikan norma operasional yang konkret. Rahmat (2025) 
menjelaskan bahwa prinsip mizan mengajarkan bahwa Allah SWT telah menciptakan alam 
semesta dengan keseimbangan yang sempurna, Al-Qur'an surah Ar-Rahman ayat 7-9 secara 
eksplisit memerintahkan manusia untuk menjaga keseimbangan (mizan) dan tidak 
melakukan kecurangan dalam timbangan, yang secara metaforis dapat dipahami sebagai 
perintah untuk menjaga keseimbangan ekologis. Prinsip mizan mengimplikasikan bahwa 
jika manusia mengambil sumber daya alam dan merusak bumi, maka manusia harus 
mengganti atau menumbuhkan kembali alam yang telah digunakan untuk kebutuhan hidup, 
sehingga menjaga keseimbangan ini. Larangan fasad (melakukan kerusakan di bumi) menjadi 
prinsip keempat yang merupakan rekomendasi Allah kepada manusia untuk melindungi 
alam dari krisis lingkungan yang terjadi. Dalam Al-Qur'an Surah Ar-Rum ayat 41 
menyatakan bahwa “kerusakan di darat dan di laut telah tampak akibat perbuatan tangan manusia” 
(Rahmat, 2025). Melakukan kerusakan terhadap lingkungan menyebabkan hilangnya esensi 
ketaqwaan sejati dalam agama, merusak fungsi manusia di bumi, dan melanggar perintah 
Allah SWT terkait ciptaan-ciptaan-Nya. Integrasi prinsip mizan dan larangan fasad dalam 
ekoteologi Islam memberikan panduan etis yang jelas bahwa aktivitas manusia harus 
senantiasa menjaga keseimbangan ekosistem dan menghindari segala bentuk kerusakan 
lingkungan. 

 
Tantangan dan Peluang Integrasi Maqasid al-syari’ah dengan Ekoteologi dalam 
Pembaruan Hukum Islam Kontemporer 

Integrasi maqasid al-syari’ah dengan ekoteologi dalam pembaruan hukum Islam 
kontemporer menghadapi tantangan signifikan, khususnya terkait dengan warisan 
antroposentrisme dalam pemikiran hukum Islam klasik. Rivzi (2010) mengidentifikasi 
bahwa tuduhan antroposentrisme terhadap Islam perlu dihadapi dan dibantah untuk 
membuka jalan bagi etika lingkungan Islam yang viable. Kritik utama terhadap konsep 
khalifah adalah bahwa ia mengajarkan antroposentrisme dimana manusia ditempatkan 
sebagai penguasa tertinggi ciptaan dengan kedaulatan atas bumi. Nugraha & Asnawi (2019) 
menekankan bahwa kritik ini menjadi tantangan serius bagi pengembangan etika lingkungan 
Islam karena dapat melegitimasi eksploitasi alam oleh manusia. Fazlhashemi (2025) 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  908 

menambahkan bahwa narasi penciptaan Muslim mempresentasikan manusia sebagai 
ciptaan tertinggi di mana Allah telah menciptakan segala sesuatu di bawah langit untuk 
melayani mereka, sehingga menimbulkan pertanyaan apakah narasi ini telah berkontribusi 
pada eksploitasi berlebihan terhadap sumber daya alam. Namun, Rivzi (2010) membantah 
tuduhan ini dengan menegaskan bahwa Islam menolak segala bentuk antroposentrisme 
dengan menegaskan Allah SWT yang transenden yang sama sekali tidak seperti ciptaan-
Nya, dan manusia berbagi atribut sebagai hamba Allah SWT bersama makhluk lainnya. 
Sargsyan et al (2025) mengusulkan reinterpretasi etika hukum Islam melalui keadilan 
transspesies dan maqasid ekologis, yang menantang pembacaan antroposentrik terhadap 
hukum Islam dengan menekankan bahwa tanggung jawab etis melampaui batas-batas 
spesies. Tantangan antroposentrisme ini menuntut reformulasi konseptual yang lebih 
inklusif terhadap seluruh makhluk dalam kerangka maqasid al-syari'ah. 

Tantangan kedua berkaitan dengan kesenjangan signifikan antara ideal doktrinal dan 
implementasi praktis dalam aktivisme lingkungan berbasis Islam. Nasir et al (2022) 
mengidentifikasi bahwa meskipun hukum Islam memberikan penekanan signifikan pada 
perawatan lingkungan dan tanggung jawab untuk merawat lingkungan ditetapkan pada 
tingkat individual dan sosial, kondisi lingkungan global yang menghancurkan, termasuk di 
negara-negara mayoritas dan didominasi Muslim, menimbulkan tantangan besar bagi 
maqasid al-syari'ah. Degradasi lingkungan mengancam tingkat daruriyyah dari maqasid al-
syari'ah, atau kebutuhan dasar manusia, sehingga interpretasi progresif syariat dengan cara 
menginkorporasikan perkembangan ekonomi yang luas dan perubahan sosial menjadi 
penting untuk menangani kebutuhan dan masalah baru dalam masyarakat. Rizqullah et al 
(2025) mengidentifikasi tantangan utama dalam aktivisme lingkungan berbasis ekoteologi 
Islam, termasuk kurangnya kerangka teoritis yang sistematis, kesenjangan antara ideal 
doktrinal dan implementasi praktis, serta keterbatasan sumber daya untuk mendukung 
program-program lingkungan berbasis nilai-nilai Islam. Taufikin (2025) menambahkan 
bahwa tantangan implementasi ekoteologi Islam meliputi kelangkaan materi, kesenjangan 
pelatihan, dukungan kebijakan yang parsial, dan infrastruktur yang tidak memadai. Najemi 
& Rapik (2024)menekankan bahwa dualisme antara fatwa hijau dan hukum lingkungan telah 
mengakibatkan kegagalan menarik kepatuhan masyarakat, sehingga diperlukan asimilasi 
antara fatwa hijau dan hukum lingkungan dalam politik hukum masa depan mengenai 
hukum lingkungan. Kesenjangan antara ideal dan realitas ini mengindikasikan perlunya 
strategi implementasi yang lebih komprehensif dan terintegrasi. 

Meskipun menghadapi tantangan signifikan, integrasi maqasid al-syari’ah dengan 
ekoteologi membuka peluang besar melalui ijtihad kontemporer dan pengembangan 
konsep hifz al-bi'ah. Bin Salman & Asmanto (2024) menjelaskan bahwa optimalisasi hifz al-
din, hifz al-nafs, hifz al-'aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal tidak akan tercapai jika kerusakan 
ekologi tidak dicegah melalui pelestarian lingkungan yang baik, sehingga hifz al-bi'ah 
ditempatkan dalam posisi vital meskipun berada di peringkat keenam dalam hierarki maqasid 
al-syari'ah. Ijtihad kontemporer ini merepresentasikan respons dinamis terhadap realitas 
krisis ekologis global yang tidak diantisipasi oleh ulama klasik. Ramlan (2020) menganalisis 
bahwa implementasi hukum Islam untuk melindungi lingkungan saat ini mengambil dua 
bentuk: pertama, implementasi melalui konstitusi; dan kedua, implementasi melalui 
instrumen religio-legal yang tidak mengikat seperti fatwa dan khutbah. Di Singapura, 
Malaysia, dan Indonesia, fatwa dan khutbah masjid telah digunakan untuk 
mengimplementasikan hukum lingkungan Islam dengan dua faktor kunci yang 
berkontribusi pada pencapaian tujuan kontrol sosial: pertama, konteks legal dan politik 
lokal yang dibentuk oleh relasi agama-negara yang membantu implementasi dan legitimasi; 
dan kedua, tindak lanjut pasca-fatwa/khutbah oleh otoritas agama untuk mempraktikkan 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  909 

hukum lingkungan Islam. Majelis Ulama Indonesia mengeluarkan Fatwa No. 30 Tahun 
2016 tentang Hukum Pembakaran Hutan dan Lahan yang mengharamkan praktik slash and 
burn farming, menunjukkan bagaimana ijtihad kontemporer dapat merespons isu lingkungan 
spesifik. 

Peluang signifikan juga terbuka melalui pengembangan aplikasi praktis yang 
mengintegrasikan maqasid al-syari’ah dengan berbagai sektor pembangunan berkelanjutan.  
Anwar et al. (2025) menunjukkan bahwa integrasi maqasid al-syari’ah dengan Sustainable 
Development Goals (SDGs) memberikan kerangka yang kuat untuk pembangunan 
berkelanjutan. Sistem wakaf lingkungan dapat diterapkan untuk melindungi hutan, kawasan 
konservasi, atau sumber daya air sebagai manifestasi konkret integrasi nilai-nilai maqasid 
dengan kebijakan lingkungan. Fatwa-fatwa lingkungan yang diikuti dengan program aksi 
konkret menunjukkan efektivitas lebih tinggi dalam mengubah perilaku masyarakat. 
Taufikin (2025) mengungkapkan bahwa mengintegrasikan doktrin ekologi Islam dengan 
praktik hidup melalui kegiatan bersih-bersih komunal, komposting, dan rutinitas hemat 
energi, menunjukkan bahwa ekoteologi Islam dapat diterjemahkan ke dalam aksi nyata. 
Ramlan (2020) menekankan bahwa tindak lanjut pasca-fatwa oleh otoritas agama untuk 
menempatkan hukum lingkungan Islam ke dalam praktik aktual merupakan faktor kunci 
keberhasilan implementasi. Integrasi wisdom tradisional Islam dengan kebutuhan 
pembangunan berkelanjutan kontemporer menciptakan paradigma baru dalam pengelolaan 
lingkungan yang tidak hanya efektif secara teknis tetapi juga otentik secara spiritual dan etis, 
membuka peluang besar bagi pembaruan hukum Islam dalam merespons tantangan 
ekologis global. 

 
Konstruksi Keadilan Ekologis Melalui Paradigma Maqasid al-Syari'ah 

Konstruksi keadilan ekologis dalam perspektif maqasid al-syari’ah didasarkan pada 
prinsip-prinsip fundamental yang menekankan distribusi yang adil dari sumber daya 
lingkungan dan tanggung jawab bersama terhadap pelestarian alam. Mohamed (2012) 
menjelaskan bahwa berdasarkan kedaulatan Allah, ekoteologi Islam yang berbasis keadilan 
ekologis menekankan bahwa manusia sebagai khalifah memiliki tanggung jawab untuk 
menjaga kesejahteraan seluruh makhluk hidup termasuk spesies mereka sendiri. Konsep 
keadilan ekologis ini tidak terbatas pada distribusi sumber daya antara manusia, tetapi 
meluas mencakup hak-hak alam itu sendiri sebagai ciptaan Allah yang memiliki nilai 
intrinsik. Zuhdi (2015) dan Rahmat (2025) mengidentifikasi prinsip inti dalam etika 
lingkungan Islam yang membentuk fondasi keadilan ekologis: Khilafah (kepemimpinan yang 
bertanggung jawab), Mizan (keseimbangan ekosistem), dan Amanah (kepercayaan yang 
harus dijaga), yang mengadvokasi pendekatan holistik terhadap pengelolaan lingkungan. 
Bakar (2025) menekankan bahwa untuk Islam, menjaga lingkungan memerlukan pendasaran 
praktik ekologis dalam kerangka religius dan moral, dimana manusia harus mengakui peran 
ganda mereka sebagai hamba dan khalifah (pengelola) yang dipercaya melindungi ciptaan 
sesuai dengan bimbingan ilahi. Prinsip-prinsip ini membentuk basis normatif keadilan 
ekologis yang tidak hanya bersifat antroposentris tetapi tekosentris, mengakui hak-hak 
intrinsik alam dalam kerangka teologis Islam. 

Dalam Qawa’id Fiqhiyah (Kaidah Fikih) ke 15, memeberikan penjelasan la darar wa la 
dirar (tidak membahayakan diri sendiri dan orang lain) menjadi instrumen kunci dalam 
operasionalisasi keadilan ekologis melalui maqasid al-syari’ah (Almanhaj, 2009). Nasir et al 
(2022) menekankan relevansi maksim hukum Islam tentang pencegahan bahaya dan 
bagaimana ia dapat memberikan dorongan kepada keberlanjutan lingkungan global dalam 
memodifikasi sikap dan tindakan manusia terkait lingkungan. Yusuf al-Qardawi dalam 
Muslimin et al (2020)merumuskan bahwa tujuan umum hukum Islam adalah mendapatkan 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  910 

manfaat dan meminimalkan kerusakan dengan segala kemampuan, serta menghalalkan 
segala yang baik dan mengandung manfaat, serta mengharamkan segala yang mengandung 
bahaya (Muslimin et al, 2020). Dalam perspektif ini, aktivitas yang menyebabkan perubahan 
iklim, polusi, atau kerusakan ekosistem merupakan bentuk darar yang harus dicegah. 
Maqasid al-syari’ah adalah basis pendekatan integratif atau sistemik terhadap nilai-nilai Islam, 
yang melibatkan pembedaan antara tujuan universal dan prinsip-prinsip yang harus 
diterapkan dalam konteks spesifik termasuk pengelolaan lingkungan (Liewellyn, 1984). 
Dengan demikian, prinsip la darar wa la dirar dengan demikian menjadi jembatan antara 
nilai-nilai etis Islam dan tindakan konkret untuk mencegah kerusakan lingkungan. 

 
Dimensi keadilan intergenerasi menjadi aspek penting dalam konstruksi keadilan 

ekologis melalui paradigma maqasid al-syari'ah. Nurholis (2025) menjelaskan bahwa hifz al-mal 
dapat diterjemahkan sebagai pengelolaan berkelanjutan sumber daya alam sehingga dapat 
dinikmati oleh generasi mendatang, mencerminkan prinsip keadilan antargenerasi. Konsep 
ini mengakui bahwa generasi masa depan memiliki hak yang sama terhadap sumber daya 
alam dan lingkungan yang sehat, sehingga generasi saat ini memiliki kewajiban moral dan 
religius untuk tidak mengeksploitasi sumber daya alam secara berlebihan. Sargsyan et al 
(2025) bahwa Al-Qur'an sering menekankan konsep moderasi dan larangan pemborosan, 
yang dapat dikaitkan langsung dengan kekhawatiran lingkungan modern seperti deplesi 
sumber daya dan perubahan iklim. Dengan membingkai isu ekologis dalam kerangka tujuan 
hukum Islam, maqasid memberikan imperatif moral untuk keberlanjutan yang melindungi 
kepentingan generasi sekarang dan masa depan. Hernanda et al (2023) menekankan bahwa 
berdasarkan epistemologi Islam, kerusakan lingkungan adalah bukti bahwa perlindungan 
lingkungan tidak berjalan dengan baik, dan jika pemahaman Islam benar-benar 
dilaksanakan dengan baik, maka manusia akan melindungi alam seolah-olah mereka 
merawat diri sendiri. Dengan demikian, perspektif tersebut mengintegrasikan dimensi 
temporal dalam keadilan ekologis, dimana tindakan pelestarian lingkungan saat ini 
merupakan bentuk amanah kepada generasi mendatang yang akan 
mempertanggungjawabkan perilaku lingkungan kita di hadapan Allah SWT. 

 
Relevansi Filosofis dan Normatif Maqasid al-syari’ah untuk Problematika Ekologis 
Global 

Relevansi filosofis maqasid al-syari’ah untuk problematika ekologis global terletak pada 
kapasitasnya untuk menyediakan kerangka etis yang komprehensif yang mengintegrasikan 
dimensi spiritual, sosial, dan ekologi. Mohammed (2024) mengungkapkan bahwa penelitian 
maqasid al-syari’ah telah berkembang secara interdisipliner dengan mengintegrasikan berbagai 
cabang ilmu keislaman dan memasukkan wawasan dari ilmu sosial kontemporer dan etika, 
menjadikannya responsif terhadap tantangan global termasuk krisis ekologis. Pendekatan 
sistemik yang dikembangkan oleh Jasser Auda  memandang maqasid bukan sebagai hierarki 
kaku tetapi sebagai sistem yang saling terkait seperti tata surya, dimana setiap elemen saling 
mempengaruhi dan mendukung (Kholish et al (2020). Dalam konteks krisis ekologis global, 
pendekatan sistemik ini memungkinkan pemahaman holistik bahwa kerusakan lingkungan 
tidak hanya mengancam aspek tunggal kehidupan manusia tetapi seluruh sistem kehidupan 
yang saling bergantung. Nasir et al (2022) menekankan bahwa krisis lingkungan serius 
menimbulkan tantangan besar terhadap tujuan hukum Islam atau maqasid al-syari'ah, 
dimana ketidakseimbangan lingkungan mempengaruhi manusia secara holistik dan oleh 
karena itu meluas melampaui lingkup maqasid klasik. Pengakuan ini membuka peluang 
untuk rekonstruksi filosofis maqasid yang lebih inklusif terhadap dimensi ekologis sebagai 
prasyarat fundamental bagi terwujudnya kelima maqasid klasik. 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  911 

Kontribusi normatif Islam dalam diskursus keadilan iklim global menawarkan 
perspektif unik yang menekankan tanggung jawab kolektif, moderasi, dan keberlanjutan.  
Diplomatic Courier (2023) menekankan bahwa perspektif Muslim menawarkan wawasan 
dan solusi unik yang dapat membantu mengatasi akar penyebab perubahan iklim dan 
dampaknya pada komunitas rentan melalui promosi keberlanjutan, kesetaraan, dan keadilan 
sosial. Alhinai (2025) menjelaskan bahwa Eco-Islam mengakar pada ajaran Qur'an tentang 
peran manusia sebagai khalifah bumi, menekankan pengelolaan, moderasi, keadilan, dan 
nilai intrinsik seluruh ciptaan. Konsep umma dalam Eco-Islam didefinisikan sebagai 
kolektif kosmis yang berbagi tanggung jawab untuk pengelolaan lingkungan, menekankan 
bahwa semua anggota harus bekerja sama untuk melindungi dan menjaga bumi. Tanggung 
jawab kolektif ini berakar pada ajaran Islam yang menyoroti pentingnya keadilan dan 
kesetaraan dalam menangani isu lingkungan, dimana merawat lingkungan adalah kewajiban 
komunal yang mencerminkan dimensi moral dan etis Islam. Ramlan (2020) menganalisis 
bagaimana hukum Islam, khususnya hukum lingkungan Islam telah digunakan di Singapura, 
Malaysia, dan Indonesia untuk tujuan ini, menunjukkan bahwa hukum agama dapat 
membantu mengefektifkan perubahan perilaku dalam komunitas agama sehingga mereka 
menjadi lebih pro-lingkungan. Kontribusi normatif Islam ini tidak hanya bersifat regional 
tetapi memiliki relevansi global dalam memperkaya diskursus etika lingkungan dengan 
perspektif yang mengintegrasikan dimensi spiritual dengan tindakan praktis. 

Dialog lintas tradisi dalam Islamic environmentalism membuka peluang kolaborasi 
global dalam mengatasi krisis ekologis. Fazlhashemi (2025) mencatat bahwa tema sentral 
dalam ekoteologi Islam adalah kritik tajam terhadap peradaban Barat, yang diekspresikan 
melalui kritik terhadap worldview antroposentrik, deisme Cartesian, kepercayaan berlebihan 
pada sains, dan perspektif filosofis dan politik libertarian. Namun, Fazlhashemi (2025) juga 
mengakui bahwa banyak ide yang digambarkan sebagai unik bagi ekoteologi Muslim 
memiliki padanannya dalam tradisi agama lain, menunjukkan bahwa hubungan dikotomis 
antara ekoteologi Islam dan tradisi teologis lain tidak sesuai dengan debat ekoteologis 
kontemporer tentang ancaman lingkungan dan iklim. Özdemir (2025) menngungkapkan 
bahwa perspektif Islam dapat memperkaya narasi lingkungan yang sebagian besar dibentuk 
oleh tradisi Barat. Keskin (2023) melaporkan bahwa gerakan lingkungan Islam yang berakar 
pada perspektif Islam tentang alam terus terlibat aktif di berbagai wilayah secara global, 
mengusulkan solusi terhadap tantangan lingkungan dengan mengambil inspirasi dari 
konsep-konsep seperti pengelolaan, keseimbangan, akhirat, dan amanah. Dialog ini penting 
karena krisis ekologis adalah masalah global yang memerlukan solusi kolaboratif lintas 
tradisi religius dan budaya, dimana maqasid al-syari’ah dapat berkontribusi sebagai salah satu 
kerangka etis yang memperkaya diskursus global tentang keberlanjutan lingkungan. 

Implikasi praktis relevansi maqasid al-syari’ah untuk kebijakan global terlihat dalam 
pengembangan instrumen hukum dan kebijakan berbasis nilai-nilai Islam. Yazid  et al. 
(2025) menganalisis tantangan kepemilikan rumah terjangkau di wilayah perkotaan dan 
pedesaan Malaysia melalui lensa maqasid al-syari’ah dan keselarasannya dengan SDG 11, 
menunjukkan bahwa prinsip-prinsip maqasid dapat diaplikasikan untuk mengatasi berbagai 
masalah pembangunan berkelanjutan. Anwar et al. (2025) menekankan bahwa maqasid 
syariah menekankan pemeliharaan nilai-nilai inti manusia termasuk lingkungan dan 
kesejahteraan, dimana pendekatan ini selaras erat dengan tujuan pembangunan 
berkelanjutan. Di Indonesia, implementasi hukum Islam untuk melindungi lingkungan telah 
mengambil bentuk fatwa-fatwa lingkungan yang diintegrasikan dengan kebijakan nasional. 
Hernanda et al (2023) menekankan bahwa perlindungan lingkungan berdasarkan hukum 
dan epistemologi Islam di Indonesia dapat memberikan kontribusi nyata jika dipahami 
lebih mendalam dan diterapkan dengan benar. Ramlan (2020) mengidentifikasi bahwa 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  912 

konteks legal dan politik lokal yang dibentuk oleh relasi agama-negara serta tindak lanjut 
pasca-fatwa oleh otoritas agama menjadi faktor kunci dalam memastikan instrumen tidak 
mengikat mencapai tujuan kontrol sosial mereka. Implikasi praktis ini menunjukkan bahwa 
maqasid al-syari’ah bukan sekadar konstruksi teoretis tetapi dapat dioperasionalisasikan dalam 
kebijakan publik, regulasi lingkungan, dan program-program konservasi yang efektif, baik di 
tingkat nasional maupun global, memberikan kontribusi nyata dalam mengatasi 
problematika ekologis kontemporer melalui kerangka normatif yang berakar pada nilai-nilai 
spiritual dan etis Islam. 

 
 

CONCLUSION  
Penelitian tentang maqasid al-syari’ah dan ekoteologi sebagai analisis filosofis terhadap dasar 

normatif hukum Islam dalam isu ekologis telah menghasilkan temuan-temuan signifikan yang 
menunjukkan relevansi mendalam konsep-konsep teologis dan juridis Islam dengan tantangan 
lingkungan kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif-normatif yang mengintegrasikan analisis 
tekstual hermeneutis, interpretasi filosofis, dan sistemik, penelitian ini telah membuktikan bahwa 
maqasid al-syari’ah bukan sekadar prinsip teologis abstrak tetapi menyediakan kerangka normatif 
yang komprehensif dan aplikatif untuk pembentukan hukum Islam yang responsif terhadap krisis 
ekologis global. 

Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa konsep hifz al-bi'ah (perlindungan 
lingkungan) yang dikembangkan oleh ulama kontemporer merepresentasikan evolusi dinamis 
dalam pemikiran maqasid al-syari’ah yang mengakui urgensitas perlindungan lingkungan bukan 
sekadar kebutuhan tambahan, melainkan sebagai fondasi instrumental bagi terlaksananya kelima 
maqasid klasik—hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-'aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal. Perlindungan 
lingkungan ditempatkan dalam posisi vital karena kerusakan ekologi secara langsung mengancam 
tingkat daruriyyat (kebutuhan primer) yang merupakan fondasi kehidupan manusia. Dimensi 
teologis ekoteologi Islam, dengan prinsip-prinsip utamanya tawhid, khalifah-amanah (pengelolaan 
yang bertanggung jawab), mizan (keseimbangan), dan larangan fasad (kerusakan), telah 
memberikan perspektif etis yang transformatif, mengubah paradigma hubungan manusia dengan 
alam dari dominasi eksploitatif menuju pengelolaan berkelanjutan yang bertanggung jawab secara 
spiritual. 

Integrasi maqasid al-syari’ah dengan ekoteologi membuka peluang signifikan melalui 
mekanisme ijtihad kontemporer, pengembangan instrumen religio-legal seperti fatwa lingkungan 
dan khutbah masjid, serta aplikasi praktis sistem wakaf lingkungan dan program konservasi 
berbasis komunitas. Penelitian mengidentifikasi bahwa konteks legal-politis lokal, dukungan 
otoritas agama pasca-fatwa, dan kolaborasi multistakeholder menjadi faktor-faktor kunci yang 
menentukan efektivitas implementasi hukum lingkungan Islam. Namun, penelitian juga mengakui 
tantangan serius yang masih perlu diatasi, termasuk kesenjangan signifikan antara ideal doktrinal 
dan implementasi praktis, keterbatasan sumber daya, kurangnya kerangka teoritis yang sistematis, 
dan perlunya harmonisasi dengan standar internasional sambil mempertahankan autentisitas nilai-
nilai Islam. 

Konstruksi keadilan ekologis melalui paradigma maqasid al-syari’ah mendemonstrasikan 
bahwa prinsip-prinsip Islam seperti la darar wa la dirar (tidak membahayakan diri sendiri dan orang 
lain), moderasi, tanggung jawab intergenerasi, dan hak-hak intrinsik makhluk hidup dapat menjadi 
dasar normatif yang kuat untuk melindungi lingkungan dan mewujudkan keadilan sosial-ekologis. 
Relevansi filosofis dan normatif maqasid al-syari’ah untuk problematika ekologis global terletak 
pada kapasitasnya untuk mengintegrasikan dimensi spiritual, etis, sosial, dan ekologis dalam satu 
kerangka komprehensif yang responsif terhadap kompleksitas krisis lingkungan multidimensional. 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  913 

Penelitian ini merekomendasikan beberapa implikasi praktis ke depan: pertama, 
pengembangan lebih lanjut kerangka teologis-filosofis yang mengintegrasikan maqasid al-syari’ah 
dengan ekoteologi sebagai fondasi pembaruan hukum Islam kontemporer. Kedua, kolaborasi 
intensif antara ulama, akademisi, pengambil kebijakan, aktivis lingkungan, dan komunitas Muslim 
untuk mengoperasionalisasikan konsep-konsep teoretis ke dalam kebijakan lingkungan konkret, 
regulasi hukum, dan program-program konservasi yang efektif dan terukur. Ketiga, dialog lintas 
tradisi religius dan budaya untuk memperkaya narasi global tentang etika lingkungan, dimana 
perspektif Islam dapat memberikan kontribusi unik berdasarkan kekayaan tradisi teologis dan 
juridis yang telah berkembang selama empat belas abad. Dengan memposisikan maqasid al-syari’ah 
dan ekoteologi Islam sebagai kerangka normatif utama untuk pembangunan berkelanjutan, 
komunitas Muslim dan masyarakat global secara kolektif dapat merespons tantangan krisis 
ekologis dengan pendekatan holistik yang mengintegrasikan kebijaksanaan tradisional dengan 
kebutuhan pembangunan berkelanjutan kontemporer, menciptakan paradigma baru dalam 
pengelolaan lingkungan yang tidak hanya efektif secara teknis dan efisien secara ekonomis, tetapi 
juga otentik secara spiritual dan etis, sehingga menghasilkan solusi lingkungan yang berkelanjutan, 
adil, dan berakar pada nilai-nilai transendental untuk kesejahteraan generasi-generasi mendatang. 
 
REFERENCES 
Abdelzaher, D. M., Kotb, A., & Helfaya, A. (2019). Eco-Islam: Beyond the principles of 

why and what, and into the principles of how. Journal of Business Ethics, 155(3), 623-
643. https://doi.org/10.1007/s10551-017-3518-2 

Alak, A. I. (2023). The islamic humanist hermeneutics: Definition, characteristics, and 
relevance. Islam and Christian–Muslim Relations, 34(4), 313-336. 
https://doi.org/10.1080/09596410.2023.2282842 

Alhinai, M., & Ringer, A. (2025). Amanah and umma: Eco-Islam and epistemological 
diversity in environmental communication. Frontiers in Communication, 10, 1568627. 
https://doi.org/10.3389/fcomm.2025.1568627 

Almanhaj. (2009). Kaidah Ke. 15 : Tidak Boleh Melakukan Sesuatu Yang Membahayakan. Akses 
09 Nov 2025, dari: https://almanhaj.or.id/2515-kaidah-ke-15-tidak-boleh-melakukan-
sesuatu-yang-membahayakan.html 

Anwar, D. R., Wahab, A., & Waris, W. (2025). Maqasid Syariah and Sustainable 
Development: Integrating Islamic Objectives into Economic Planning. Formosa 
Journal of Multidisciplinary Research, 4(6), 2601-2618. 
https://doi.org/10.55927/fjmr.v4i6.269 

Bakar, O. (2025). The Qur'anic concept of justice in contemporary ethical discourse. Ihya 
Journal, 21(2), 45-78. https://www.ihyajournal.org/citation/article/the-quranic-
concept-of-justice-in-contemporary-ethical-discourse/ 

Bin Salman, A. M., & Asmanto, E. (2024). Islamic Environmental Stewardship: A 
Sociological Approach to Hadith and Legal Frameworks for Ecological Responsibility. 
Volksgeist: Jurnal Ilmu Hukum Dan Konstitusi, 361-378. 
https://doi.org/10.24090/volksgeist.v7i2.12205 

Carbon Brief. (2024). Analysis: Global CO2 emissions will reach new high in 2024 despite slower growth. 
Akses 08 Nov 2025, dari: https://www.carbonbrief.org/analysis-global-co2-emissions-will-
reach-new-high-in-2024-despite-slower-growth/ 

Diplomatic Courier. (2023). How Muslim perspectives affect climate justice. Akses 09 Nov 2025, dari: 
https://www.diplomaticourier.com/posts/how-muslim-perspectives-affect-climate-justice 

FAO. (2025). Global Forest Resources Assessment 2025. Food and Agriculture Organization of the 
United Nations. Akses 08 Nov 2025, dari https://www.fao.org/newsroom/detail/global-
deforestation-slows--but-forests-remain-under-pressure--fao-report-shows/en 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  914 

Fazlhashemi, M. (2025). Islamic Ecotheology. In Intersections of Religion, Education, and a Sustainable 
World (pp. 25-40). Cham: Springer Nature Switzerland. 

Haris, A., Widodo, A., Tantri, I. D., & Sarah, S. (2024). Eco-Maqāṣid in Climate Change 
Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law. Al-
Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 219-236. 
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652 

Hernanda, T., Azizah, N., & Rosita, D. (2023). Environmental Protection Based on Islamic 
Law and Epistemology in Indonesia. Law and Justice, 8(1), 57-69. 
https://doi.org/10.23917/laj.v8i1.635 

Idri. (2021). Scientific analysis methods of Islamic law in contemporary studies: Deductive-
coherence, inductive-correspondence, scientific, phenomenological, and functional 
structural methods. Islamic Law and Jurisprudence, 12(1), 1-35. 
http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/1986/1/Idri_jurnal_Scientific%20Analysis%2
0Methods%20of%20Islamic%20Law.pdf 

Jahangir, H & Pakeeza, S. (2022). The Protection of Environment in the Light of Maqāṣid 

Al-Sharīʿah: A Conceptual Analysis. AFKĀR Journal of Islamic & Religious Studies, 6(1). 
47-66. http://www.afkar.com.pk/ 

Khasani, F. (2025). Khilāfah, Taskhīr, and Sustainability: Reconstructing Islamic Eco-

Theology through Al-Qurțubī's Tafsir. ISTIFHAM: Journal Of Islamic Studies, 100-111. 
https://doi.org/10.71039/istifham.v3i2.111 

Keskin, M. (2023). Exploring Islamic environmentalism and its impact in Indonesia. Akses 09 Nov 
2025, dari: https://platform.ilke.org.tr/analyze/exploring-islamic-environmentalism-
and-its-impact-in-indonesia 

Kholish, N., Purwantob, M. R., Muhammad, S., Mukharromd, T., & Marazi, H. (2020). The 
significance of maqasid Syariah principles in improving Islamic economics and 
finance. International Journal of Innovation, Creativity and Change, 13(3). 
https://www.ijicc.net/images/Vol_14/Iss_3/13367_Kholish_2020_E1_R.pdf 

Khuluq, M. K. (2024). Hifz Al-Bi'ah as Part of Maqashid Al-Shari'ah and Its Relevance in 
the Context of Global Climate Change. Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies 
(IJIIS), 7(2). https://journal.uii.ac.id/IJIIS 

Kurt, T. (n.d). Islamic textual studies and their hermeneutics. Akses 09 Nov 2025, dari: 
https://iits.univie.ac.at/en/disciplines/islamic-theology/islamic-textual-studies-and-their-
hermeneutics/ 

Liewellyn, O. A. (1984). Islamic Jurisprudence and Environmental Planning. Journal of 
Research in Islamic Economics, 1(2), 25-49. https://www.iefpedia.com/english/wp-
content/uploads/2009/10/Islamic-Jurisprudence-and-Environmental-Planning-by-
Othman-Abd-Ar-Rahman-Llewellyn.pdf 

Mashadi, A. I. (2025). Teologi islam kontemporer dan etika lingkungan: Pendekatan 
maqasid dalam mewujudkan keberlanjutan. FADZAT: Jurnal Ekonomi Syariah, 5(2). 
ISSN 2746-7872 

Mohammed, T. A. (2024). A scientometric study of Maqasid al-shariah research: trending 
issues, hotspot research, and co-citation analysis. Frontiers in Research Metrics and 
Analytics, 9, 1439407. https://doi.org/10.3389/frma.2024.1439407 

Muslimin, J. M., Chakim, L., & Fauzani, L. (2020). Maqasid al-Shari’ah in Environmental 
Conservation of Yusuf al-Qardawi’s Perspective. In Proceedings of the 1st International 
Conference on Recent Innovations (ICRI2018) (pp. 869-877). 
ttps://doi.org/10.5220/0009919008690877 

Najemi, A., & Rapik, M. (2024). Islamizing environmental law in Indonesia: Rethinking the 
green fatwa. Jambe Law Journal, 7(1), 253-274. 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  915 

file:///C:/Users/ACER/Downloads/JLJ+Vol+7+No+1+2024_10_%20(1).pdf 
Nasir, N. M, Nair, M. S., & Ahmed, P. K. (2022). Environmental sustainability and 

contemporary Islamic society: A shariah perspective. Asian Academy of Management 
Journal, 27(2), 211-231. https://doi.org/10.21315/aamj2022.27.2.10 

Nugraha, A. R., & Asnawi, N. (2019). Dialogue Between Islam and Environtmental Ethics 
Through the Seyyed Hossein Nasr Thought. International Review of Humanities Studies, 
4(3), 2. 
https://scholarhub.ui.ac.id/irhs/vol4/iss3/2?utm_source=scholarhub.ui.ac.id%2Firh
s%2Fvol4%2Fiss3%2F2&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages 

Nurholis, M. (2025). Islamic Law and Environmental Sustainability: Maqasid al-Sharia's 
Perspective. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari'ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 8(3), 541-548 

Özdemir, İ. (2025). Muslim environmental thought: Ethical foundations and contemporary 
relevance. In The New Ecozoic Reader No. 9 (pp. 52-65). Center for Ecozoic Studies 

Peraturan Menteri Lingkungan Hidup dan Kehutanan Nomor 23 Tahun 2021 tentang 
Pelaksanaan Rehabilitasi Hutan Dan Lahan 

Razik, M. H. M. (2010). A perspective on Islamic legal methodology in terms of objectives of law:(A 
comparative analysis with special reference to English equity and Istihsan). University of Wales 
Trinity Saint David (United Kingdom). 

Rahmat, M. B. (2025). The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to the Global 
Environmental Crisis: An Analysis of the Concepts of Khalifah, Mīzān, and 

Maṣlaḥah. Indonesian Journal of Islamic Theology and Philosophy, 7(1), 93-110. 
http://dx.doi.org/10.24042/ijitp.v7i1.83585 

Ramlan, S. (2020). Implementing Islamic law to protect the environment: Insights from 
Singapore, Malaysia, and Indonesia. Asia Pacific Journal of Environmental Law, 23(2), 202-
230. https://doi.org/10.4337/apjel.2020.02.05 

Rizqullah, M. N., Erman, E., Afandi, M. R., Arifin, J., Sidik, A. N., & Ulrifa, N. (2025). 
Mainstreaming Eco-Theology: Practices and Challenges of Environmental Activism in 
Islamic Student Organizations in Indonesia. International Journal Scientific and Professional, 
4(4), 675-680. https://doi.org/10.56988/chiprof.v4i4.120 

Rizvi, A. M. (2010). Islamic Environmental Ethics and the Challenge of Anthropocentrism. 
American Journal of Islam and Society, 27(3), 53–78. 
https://doi.org/10.35632/ajis.v27i3.366 

Sargsyan, H., Rahman, A. M., Björnsson, A., Nzé, Y. N., & del Carmen, A. S. (2025). 
Beyond Anthropocentrism: Reinterpreting Islamic Legal Ethics through Transspecies 
Rights and Ecological Jurisprudence. Indonesian Journal of Islamic Law, 8(1), 92-112. 
https://doi.org/10.35719/9vrysr32 

Sibyan, A. L., & Abdillah, M. W. (2023). Actualization Of Ali Yafie's Ecological Fiqh In The 
Dynamics Of Indonesian Muslim Thought. Al'Adalah, 26(1), 89-100. 
https://doi.org/10.35719/aladalah.v26i1.351 

Taufikin, T. (2025). Integrating Eco-Theology In Islamic Education: A Case Study On 
Fostering Ecological Awareness Through Religious Pedagogy. El-Tarbawi, 18(1), 1–32. 
https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol18.iss1.art1 

Waworuntu, I. (2019, August 27). 'Green Islam': Islamic environmentalism in Indonesia. 
New Mandala. https://www.newmandala.org/green-islam/ 

WWF. (2024). Living Planet Report 2024: A planet in crisis. World Wildlife Fund. Akses 08 
Nov 2025, dari: https://www.arcticwwf.org/newsroom/news/wwf-living-planet-
report-2024-a-planet-in-crisis/ 

Yazid, N. I. A., Arham, A. F., Aziz, M. F., Hasim, N. A., Alias, J., Aini, A. M., ... & 
Ibrahim, A. N. H. (2025). Challenges of Sustainable Affordable Home Ownership: 



Maqāṣid al-Sharī‘ah and Ecotheology  
Arzam & Kusnadi 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  916 

Integration with Maqasid Shariah and SDG 11. Journal of Lifestyle and SDGs Review, 
5(2), e04304-e04304.. https://doi.org/10.47172/2965-
730X.SDGsReview.v5.n02.pe04304 

Zarkasyi, H. F. (2020). Eco-theology in Islamic worldview perspective. Al-Farabi International 
University. Akses 09 Nov 2025, dari: 
https://farabi.university/storage/files/2002433960654cc0649db00607099706_Eco-
Theology%20Islamic%20Worldview.pdf 

Zuhdi, M. H. (2015). Rekonstruksi Fiqh Al-bã ah Berbasis Maslahah: Solusi Islam terhadap 
Krisis Lingkungan. Istinbath: Jurnal Hukum Islam IAIN Mataram, 14(1), 41836. 
https://www.neliti.com/publications/41836/rekonstruksi-fiqh-al-baah-berbasis-
maslahah-solusi-islam-terhadap-krisis-lingkun#cite. 

 

 
 
 


