Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah
https://joutnal.staisar.ac.id/index.php/mediasas
Vol. 8, No. 4, 2025, pp. 902-916

P-ISSN (Print) 2655-1497 I E-ISSN (Online) 2808-2303 N
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473 oo

Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology: A Philosophical Analysis of the
Normative Foundations of Islamic Law in Ecological Issues

Magqasid al-syari’ah dan Ekoteologi: Analisis Filosofis terhadap Dasar
Normatif Hukum Islam dalam Isu Ekologis
Arzam", Kusnadi?

YInstitut Agama Islam Negeri Kerinci
*Corresponding Author: arzamzain46(@gmail.com

| Received : 12-10-2025 || Accepted: 10-12-2025 || Published: 12-12-2025

Abstract

This study philosophically analyzes the normative basis of the relationship between
magqasid al-shari'ah and ecotheology as the foundation for forming of Islamic law in
response to contemporary ecological issues. Using a qualitative-normative approach
combined with hermeneutic-philosophical analysis, the study explores the
dimension of magqasid al-syari‘ah particularly the conception of hify al-bi'ah as a vital
additional objective in framing responsive and sustainable Islamic environmental
law. The study of Islamic ecotheology is supported by the core principles of zawhid,
khalifah-amanah, mizan, and the prohibition of fasad, which shape the ethics and
norms of environmental protection. Findings reveal that integrating waqasid al-
syari‘ah with ecotheology has the potential to strengthen the normative framework
of Islamic law through contemporary ijtihad, environmental fatwas, and the
development of community-based legal instruments but still faces challenges such
as anthropocentrism, implementation gaps, and the need to harmonize with
sustainable development standards. The study concludes there is a necessity to
reinforce the paradigm of ecological justice and facilitate intertradition collaboration
to realize more effective Islamic legal responses addressing the global ecological
crisis.

[Penelitian ini menganalisis secara filosofis dasar normatif hubungan antara magqasid al-syari‘ah
dan ekoteologi sebagai fondasi pembentukan hukum Islam dalam merespons isu-isu ekologis
kontemporer. Dengan pendekatan kualitatif-normatif dan analisis hermenentis-filosofis, penelitian
mengupas dimensi magqasid al-syari‘ab khususnya pemaknaan hify al-bi'ah sebagai magqasid
tambahan yang vital dalam membingkai  hukum lingkungan Islam yang responsif dan
berkelanjutan. Kajian ekoteologi Islam didukung oleh prinsip utama tawhid, kbalifah-amanab,
mian, dan larangan fasad, yang membentuk etika dan norma perlindungan lingkungan. Hasil
teman  menunjukkan babwa integrasi maqasid al-syari‘ab dengan ekoteologi - berpotensi
memperkuat kerangka normatif hukum Islam melalui jjtihad kontemporer, fatwa lingkungan,
dan pengembangan instrumen hukum berbasis komunitas, namun masib menghadapi tantangan
antroposentrisme, gap implementasi, serta perlunya harmonisasi dengan standar pembangunan
berkelanjutan. Penelitian ini menyimpulfan perlunya penguatan paradigma keadilan ekologis dan
kolaborasi lintas tradisi demi mewnjudfean hukum Islam yang lebih efektif dalam menjawab
krisis ekologis global]

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 902


mailto:arzamzain46@gmail.com

Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

Keywords:  maqasid — al-syari‘ah, echotheology, Islam law, echolgy justice,

environment.

How to Cite: Arzam, A., & Kusnadi, K. (2025). Maqasid al-Shariah and Ecotheology: A
Philosophical Analysis of the Normative Foundations of Islamic Law in Ecological Issues. Jurnal
Mediasas:  Media  Ilmu  Syari'ah  Dan  Ahwal  Al-Syakhsiyyah, 8(4),  902-916.
https://doi.org/10.58824 /mediasas.v8i4.473

@ @ Copyright © 2025 by Author(s)
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International
BY 8a

License.

INTRODUCTION

Kiisis ekologis global telah mencapai tingkat yang mengkhawatirkan dan memerlukan
respons komprehensif dari berbagai tradisi pemikiran, termasuk hukum Islam. Data terkini
menunjukkan bahwa deforestasi global masih berlangsung pada laju 10,9 juta hektar per tahun
meskipun telah mengalami penurunan dibandingkan dekade sebelumnya (FAO, 2025). Emisi
karbon dioksida dari bahan bakar fosil mencapai rekor tertingei sebesar 37,4 miliar ton pada
tahun 2024, menandakan peningkatan 0,8% dari tahun sebelumnya (Carbon Brief, 2024; Global
Carbon Project, 2024). Lebih mengkhawatirkan lagi, populasi satwa liar global telah mengalami
penurunan drastis sebesar 73% sejak tahun 1970 hingga 2020 (WWTF, 2024). Fenomena ini bukan
sekadar persoalan teknis-ekologis, melainkan manifestasi dari krisis spiritual dan etika yang
mendalam dalam relasi manusia dengan alam. Kerusakan lingkungan yang sistematis ini
mengancam keberlanjutan hidup manusia dan seluruh makhluk, sehingga menuntut kerangka
normatif yang mampu melandasi pembentukan hukum dan kebijakan berbasis nilai-nilai
transendental. Dalam konteks ini, magasid al-syari‘ah sebagai tujuan tertingei hukum Islam dan
ckoteologi sebagai refleksi teologis atas relasi manusia-alam menawarkan perspektif filosofis yang
relevan untuk merespons problematika ekologis kontempor.

Meskipun diskursus tentang etika lingkungan dalam Islam telah berkembang, namun
masih terdapat kesenjangan signifikan antara kajian teoretis dan kerangka aplikatif yang sistematis.
Kajian-kajian terdahulu cenderung membahas wagasid al-syariah dan lingkungan secara terpisah
atau hanya sebatas ajakan moral umum tanpa membangun sintesis filosofis yang utuh. Studi Nasir
et al (2022) mengidentifikasi bahwa degradasi lingkungan mengancam tingkat dharuriyyah dari
maqasid al-syari'ah, namun belum mengeksplorasi secara mendalam bagaimana integrasi antara
maqasid dan ekoteologi dapat membentuk dasar normatif hukum Islam untuk isu ekologis.
Nurholis (2025) menekankan relevansi prinsip bz alnafs dan hify al-mal dalam mendukung
kebetrlanjutan lingkungan, tetapi belum menganalisis secara filosofis tantangan dan peluang
integrasi tersebut dalam pembaruan hukum Islam kontemporer. Sementara itu, beberapa studi
tentang ekoteologi Islam menunjukkan potensi besar merespons krisis ekologis, namun masih
terbatas pada analisis tekstual tanpa mengeksplorasi dimensi filosofis-normatif yang komprehensif
(Haris et al, 2024; Khasani, 2025; Sargsyan et al, 2025; Mashadi, 2025). Dengan demikian,
kesenjanagn literatur yang ada menunjukkan kebutuhan mendesak akan penelitian yang
mengintegrasikan zagqasid al-syari'ah dengan ekoteologi dalam sebuah kerangka analisis filosofis
untuk membangun fondasi normatif hukum Islam yang responsif terhadap isu-isu ekologis. Dari
sini pula, penelitian ini memilikki kebaharuan yang terletak pada upaya sistematis untuk
mengkonstruksi keadilan ekologis melalui paradigma mzagasid al-syari ah yang diintegrasikan dengan
prinsip-prinsip ekoteologi, sehingga menghasilkan kerangka normatif yang tidak hanya bersifat
teoretis tetapi juga aplikatif dalam konteks pembaruan hukum Islam kontemporer.

Tujuan penelitian ini adalah menganalisis secara filosofis dasar normatif hubungan antara
magqasid al-syariah dan ekoteologi sebagai fondasi pembentukan hukum Islam dalam merespons
isu-isu ekologis kontemporer. Penelitian ini akan menjawab lima pertanyaan penelitian yang saling

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 903


https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.473

Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

terkait, yaitu (1) Bagaimana prinsip maqasid al-syari'ah dapat dijadikan landasan normatif
pembentukan hukum Islam untuk isu lingkungan? (2) Dalam kerangka ekoteologi, bagaimana
hukum Islam menyusun etika dan norma petlindungan lingkungan hidup?, (3) Apa saja tantangan
dan peluang integrasi maqasid al-syariah dengan ekoteologi dalam pembaruan hukum Islam
kontemporer?, (4) Bagaimana konsep keadilan ekologis dikonstruksi melalui paradigma mzaqasid al-
syariah dalam hukum Islam? (5) Sejauh mana maqasid al-syari'ah relevan untuk menjawab
problematika ckologis global secara filosofis dan normatif?. Dengan menjawab pertanyaan-
pertanyaan ini, penelitian akan mengeksplorasi dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis
dari relasi antara aqasid al-syari’ab dan ekoteologi, serta mengidentifikasi implikasi praktisnya bagi
formulasi hukum dan kebijakan lingkungan berbasis nilai-nilai Islam.

Penelitian ini penting karena menawarkan kontribusi teoretis dan praktis yang signifikan
dalam mengembangkan hukum Islam yang responsif terhadap tantangan ekologis global. Secara
teoretis, kajian ini akan memperkaya diskursus filsafat hukum Islam dengan mengintegrasikan
dimensi ekologis ke dalam kerangka maqasid al-syari'ah, schingga memperluas cakupan
petlindungan syariat tidak hanya pada lima elemen fundamental kehidupan manusia tetapi juga
pada keberlanjutan ekosistem sebagai prasyarat bagi kehidupan itu sendiri. Secara praktis,
kerangka normatif yang dihasilkan dapat menjadi rujukan bagi para ulama, pembuat kebijakan,
dan praktisi hukum Islam dalam merumuskan fatwa, regulasi, dan program-program pelestarian
lingkungan yang berakar pada nilai-nilai autentik Islam namun responsif terhadap realitas
kontemporer. Lebih jauh lagi, penelitian ini berkontribusi pada dialog antaragama dan lintas
peradaban tentang etika lingkungan dengan menunjukkan bahwa tradisi hukum Islam memiliki
sumber daya intelektual dan spiritual yang kaya untuk merespons krisis ekologis global, sekaligus
menegaskan relevansi ajaran Islam sebagai rahmatan lil 'alamin yang membawa kesejahteraan bagi
seluruh alam semesta.

METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-normatif dengan desain penelitian yang
bersifat konseptual-filosofis. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk
memahami makna dan konsep secara mendalam melalui interpretasi teks, pengembangan
kerangka berpikir, dan analisis filosofis daripada sekadar mengukur atau menghitung fenomena.
Desain konseptual-filosofis sesuai dengan karakteristik penelitian yang menganalisis hubungan
normatif antara dua konsep utama, yaitu waqasid al-syari'ah dan ekoteologi, tanpa mengandalkan
data empiris lapangan. Penelitian ini mengombinasikan tiga metode analitik utama: metode
deduktif-koherensi, metode interpretatif hermeneutis, dan metode analisis sistemik. Metode
deduktif-koherensi digunakan untuk menjabarkan proposisi umum dati prinsip-prinsip waqasid al-
syariah dan ekoteologi kemudian mengaplikasikannya ke konteks spesifik isu lingkungan. Metode
interpretatif hermeneutis memungkinkan penelitian ini untuk mengeksplorasi lapisan makna yang
lebih dalam dari teks-teks klasik dan kontemporer melalui pemahaman konteks historis, sosial,
dan budaya. Metode sistemik digunakan untuk menganalisis interkoneksi dan hubungan dinamis
antara berbagai komponen dalam kerangka maqgasid al-syari'ah dan ekoteologi sebagai sistem yang
terintegrasi (Idri, 2021; Kurt, n.d)

Data primer penelitian ini bersumber dari teks-teks Islam, meliputi Al-Qut'an, Hadith,
karya-karya ulama klasik yang relevan, dan para ahli figh yang membahas nagasid al-syari'ah. Selain
sumber klasik, penelitian ini juga mengintegrasikan karya-karya ulama dan satjana kontemporer
yang membahas mzaqasid al-syari'ah dalam konteks modern dan isu-isu lingkungan. Data sekunder
dikumpulkan melalui studi literatur yang komprehensif terhadap jurnal-jurnal ilmiah bereputasi
nasional dan internasional, artikel akademis, buku-buku teks, dan laporan penelitian yang
menyangkut topik-topik terkait.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 904



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap yang sistematis dan terstruktur. Pertama,
analisis konten tematik dilakukan dengan mengidentifikasi tema-tema utama dalam teks-teks
sumber yang berkaitan dengan magasid al-syari'ah, ekoteologi, dan keadilan ekologis. Peneliti
mengkode data dan mengelompokkan informasi berdasarkan kesamaan konsep dan argumen.
Kedua, analisis hermeneutis-interpretatif mengeksplorasi makna tersembunyi di balik teks dengan
mempertimbangkan konteks historis dan sosial produksi teks tersebut. Pendekatan hermeneutis
ini memungkinkan pemahaman yang lebih nuansa tentang bagaimana konsep-konsep filosofis
dapat diinterpretasikan dalam konteks kontemporer. Keziga, analisis filosofis dilakukan untuk
mengidentifikasi asumsi-asumsi ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang mendasari setiap
konsep dan teori yang digunakan. Keemspat, analisis komparatif dilakukan untuk membandingkan
perspektif-perspektif berbeda tentang hubungan antara magqasid al-syariah dan ekoteologi,
mengidentifikasi konvergensi dan divergensi dalam pemikiran para sarjana. Kelima, sintesis
konseptual dilakukan untuk mengintegrasikan temuan-temuan dari berbagai sumber analisis
menuju pembentukan kerangka normatif yang komprehensif tentang hubungan antara magasid al-
syariah dan ekoteologi dalam merespons isu-isu ekologis kontemporer (Razik, 2010; Idri, 2021;
Alak, 2023; Kurt, n.d).

RESULTS AND DISCUSSION
Maqasid al-syari’ah sebagai Landasan Normatif Pembentukan Hukum Islam
untuk Isu Lingkungan

Prinsip maqasid al-syari’ah menyediakan kerangka normatif yang komprehensif untuk
pembentukan hukum Islam dalam merespons isu-isu lingkungan kontemporer. Analisis
filosofis menunjukkan bahwa lima tujuan fundamental syariat Islam Az al-din
(petlindungan agama), bifz al-nafs (petlindungan jiwa), bifzy al~'agl (perlindungan akal), hifz al-
nasl (perlindungan keturunan), dan Az al-mal (perlindungan harta) memiliki dimensi
ckologis yang esensial. Nurholis (2025) menjelaskan bahwa Aify al-nafs tidak hanya berkaitan
dengan keselamatan fisik manusia, tetapi juga mencakup upaya memelihara kualitas udara,
air, dan tanah sebagai sumber kehidupan. Dalam konteks ini, degradasi lingkungan yang
mengancam kualitas air dan udara merupakan pelanggaran langsung terhadap prinsip hifz
al-nafs karena membahayakan kehidupan manusia secara fundamental. Khuluq (2024)
menckankan bahwa kerusakan lingkungan mengancam tingkat daruriyyat (kebutuhan
primer) datri maqasid al-syari'ah, sehingga petlindungan lingkungan bukan lagi sekadar
kebutuhan tambahan tetapi keharusan untuk mempertahankan aspek-aspek mendasar
kehidupan manusia. Prinsip hifz al-mal juga memiliki implikasi ekologis yang signifikan,
dimana pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan menjadi manifestasi dari
perlindungan harta sehingga dapat dinikmati oleh generasi mendatang.

Perkembangan kontemporer dalam pemikiran magqasid al-syari’ah telah melahirkan
konsep hifz al-bi'ah (petlindungan lingkungan) sebagai tujuan keenam yang melengkapi lima
maqasid klasik. Bin Salman & Asmanto (2024) menjelaskan bahwa para ulama kontemporer
mendefinisikan hifz al-bi'ah sebagai upaya memelihara lingkungan secara berkelanjutan,
yang merupakan hasil elaborasi dari tujuan-tujuan utama syariat yang disesuaikan dengan
tuntutan zaman untuk mencapai kesejahteraan umat manusia. Ali Yafie, sebagaimana dikaji
oleh Sibyan & Abdillah (2023), mengusulkan bahwa hifzy al-bi'ah harus ditambahkan sebagai
salah satu komponen penting dalam waqasid al-syari'ah karena perlindungan lingkungan
memiliki peran vital dalam menjaga keseimbangan alam. Meskipun Yafie belum secara
formal menempatkan bify al-bi'ah sebagai magasid al-syari'ah, usulannya telah mengarah
dengan menekankan bahwa hukum melindungi dan melestarikan lingkungan adalah fardhu
kifayah yang akan dipertanggungjawabkan di dunia dan akhirat (Sibyan & Abdillah, 2023).
Zuhdi (2015) menjelaskan bahwa secara epistemologis, konservasi alam (bifzy al-bi'ah) dapat

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 905



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

berfungsi sebagai perantara utama dalam mewujudkan kulliyyatul khamsah, dimana dengan
berbasis pada maslahah, perlindungan alam dapat menjadi mediator pokok dalam
mengimplementasikan lima prinsip dasar maqasid. Perkembangan diskursus hifz al-bi'ah
menunjukkan pergeseran dari figh a/-bi'ah menuju hify al-bi'ah sebagai bagian integral dari
magqasid  al-syari'ab, yang mengindikasikan pengakuan terhadap urgensi perlindungan
lingkungan dalam kerangka tujuan-tujuan syariat Islam.

Integrasi maqasid al-syari’ah dengan kebijakan lingkungan kontemporer menunjukkan
aplikasi praktis yang signifikan. Nurholis (2025) menganalisis bahwa penerapan waqasid al-
syari'ah dalam kebijakan lingkungan tercermin dalam pengelolaan hutan berbasis masyarakat
yang bertujuan melestarikan alam sekaligus memberikan manfaat ekonomi berkelanjutan
kepada masyarakat lokal. Kebijakan ini memprioritaskan prinsip keberlanjutan yang sejalan
dengan prinsip hifz al-mal, dimana sumber daya hutan dikelola sedemikian rupa sehingga
dapat terus memberikan manfaat bagi generasi sekarang dan mendatang. Peraturan Menteri
Lingkungan Hidup dan Kehutanan Nomor 23 Tahun 2021 tentang Pelaksanaan
Rehabilitasi Hutan Dan Lahan merupakan contoh konkret bagaimana prinsip-prinsip
maqasid dapat dioperasionalisasikan dalam regulasi nasional. Jahangir dan Pakeeza (2022)
menckankan bahwa dalam konteks global kontemporer, bifz al-bi'ah memainkan peran
penting dalam preservasi daruriyyat al-khamsah, sehingga diperlukan perhatian serius umat
manusia terhadap petlindungan lingkungan sebagai elemen esensial maqasid al-syari'ah.
Lebih jauh lagi, sistem wakaf lingkungan dapat diterapkan untuk melindungi hutan,
kawasan konservasi, atau sumber daya air sebagai manifestasi konkret integrasi nilai-nilai
maqasid dengan kebijakan lingkungan. Fatwa-fatwa yang mendukung upaya konservasi
lingkungan juga menjadi instrumen penting dalam mendorong kesadaran ekologis di
kalangan umat Islam, menunjukkan bahwa maqasid al-syari’ah tidak hanya berfungsi sebagai
fondasi teologis tetapi juga sebagai panduan praktis dalam upaya pelestarian lingkungan.

Kerangka Ekoteologi Islam dalam Menyusun Etika dan Norma Perlindungan
Lingkungan

Ekoteologi Islam menyediakan kerangka komprehensif untuk menyusun etika dan
norma petlindungan lingkungan yang berakar pada prinsip-prinsip teologis fundamental.
Prinsip fawhid (keesaan Allah SWT) menjadi fondasi utama yang menekankan bahwa segala
sesuatu di alam semesta adalah manifestasi dari kebesaran dan kesatuan Sang Pencipta.
Zarkasyi (2020) menjelaskan bahwa prinsip ‘awhid mengimplikasikan bahwa alam
menyediakan sumber inspirasi dan bimbingan untuk memahami Allah SWT dan ciptaan-
Nya, dimana dengan menyatukan lingkungan alam, aspek sosial, politik, dan ekonomi
manusia, kehidupan akan menjadi lebih stabil dan aman menuju persaudaraan hijau
universal. Ozdemir (2025) menekankan bahwa dalam perspektif Qur'an, alam didefinisikan
sebagai "tanda-tanda" (ayat) Allah SWT, sehingga meningkatkan kesadaran akan kesucian
dunia alami. Konsep fawhid ini menolak sekularisasi kosmos dan menegaskan bahwa
merawat lingkungan merupakan manifestasi dari kesadaran spiritual dan pengakuan
terhadap kedaulatan Allah SWT sebagai Pencipta. Alhinai (2025) menambahkan bahwa
spiritualitas dalam Qur'an mencerminkan hubungan integratif antara Allah SWT, manusia,
dan alam, dimana alam dalam pemikiran Islam bukan entitas material terpisah tetapi sarana
untuk memahami yang ilahi, menjadikan spiritualitas sebagai fondasi pemahaman
komprehensif tentang alam semesta. Prinsip fawhid dengan demikian tidak hanya
merupakan doktrin teologis abstrak, tetapi menjadi basis etika lingkungan yang
menckankan kesucian intrinsik alam sebagai ciptaan Allah SWT.

Konsep khalifah-amanah membentuk pilar kedua ekoteologi Islam yang
mendefinisikan peran dan tanggung jawab manusia terhadap lingkungan. Al-Qur'an Surah

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 906



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

Al-Baqarah ayat 30 menetapkan manusia sebagai &halifah (wakil atau pemimpin) di bumi
yang dipercaya oleh Allah SWT untuk memakmurkan dan melestarikan keseimbangan alam
sesuai dengan prinsip keadilan dan hukum ilahi. Abdelzaher et al. (2019) menjelaskan bahwa
prinsip &halifah mengimplikasikan trilogi hubungan antara Allah SWT, manusia, dan alam,
dimana Allah SWT menciptakan alam semesta dan isinya untuk manusia, dan manusia
diberi amanah sebagai pemimpin di bumi yang harus melestarikan lingkungan alam.
Konsep amanah (kepercayaan) yang menyertai khalifah menekankan bahwa manusia bukan
pemilik alam tetapi pengelolanya, sehingga memiliki akuntabilitas tidak hanya di hadapan
masyarakat tetapi juga di hadapan Allah SWT. Ozdemir (2025) menegaskan bahwa
"manusia bukan pemilik alam, melainkan pengelolanya, dan kepercayaan ini
mengimplikasikan pertanggungjawaban". Dalam konteks ekologi, konsep khalifah
mengandung etika dan tanggung jawab religius untuk melindungi lingkungan, bukan
sebagai justifikasi untuk melakukan kerusakan yang dapat menyebabkan krisis ekologis.
Waworuntu (2019) menerapkan prinsip khalifah dalam proyek permakultur Bumi Langit,
menckankan bahwa setiap orang, khususnya Muslim, memiliki kewajiban sesuai etika
lingkungan Islam untuk melindungi ciptaan ilahi. Konsep khalifah-amanah dengan
demikian mentransformasi hubungan manusia dengan alam dari paradigma dominasi dan
eksploitasi menuju paradigma pengelolaan yang bertanggung jawab dan berkelanjutan.

Prinsip mizan (keseimbangan) dan larangan fasad (kerusakan) melengkapi kerangka
ekoteologi Islam dengan memberikan norma operasional yang konkret. Rahmat (2025)
menjelaskan bahwa prinsip mizan mengajarkan bahwa Allah SWT telah menciptakan alam
semesta dengan keseimbangan yang sempurna, Al-Qur'an surah Ar-Rahman ayat 7-9 secara
eksplisit memerintahkan manusia untuk menjaga keseimbangan (mizan) dan tidak
melakukan kecurangan dalam timbangan, yang secara metaforis dapat dipahami sebagai
perintah untuk menjaga keseimbangan ekologis. Prinsip mizan mengimplikasikan bahwa
jika manusia mengambil sumber daya alam dan merusak bumi, maka manusia harus
mengganti atau menumbuhkan kembali alam yang telah digunakan untuk kebutuhan hidup,
sehingga menjaga keseimbangan ini. Larangan fasad (melakukan kerusakan di bumi) menjadi
prinsip keempat yang merupakan rekomendasi Allah kepada manusia untuk melindungi
alam dari krisis lingkungan yang terjadi. Dalam Al-Qut'an Surah Ar-Rum ayat 41
menyatakan bahwa “kerusakan di darat dan di lant telah tampak akibat perbuatan tangan manusia”
(Rahmat, 2025). Melakukan kerusakan terhadap lingkungan menyebabkan hilangnya esensi
ketaqwaan sejati dalam agama, merusak fungsi manusia di bumi, dan melanggar perintah
Allah SWT terkait ciptaan-ciptaan-Nya. Integrasi prinsip mizan dan larangan fasad dalam
ckoteologi Islam memberikan panduan etis yang jelas bahwa aktivitas manusia harus
senantiasa menjaga keseimbangan ekosistem dan menghindari segala bentuk kerusakan
lingkungan.

Tantangan dan Peluang Integrasi Maqasid al-syari’ah dengan Ekoteologi dalam
Pembaruan Hukum Islam Kontemporer

Integrasi magqasid al-syari'ah dengan ekoteologi dalam pembaruan hukum Islam
kontemporer menghadapi tantangan signifikan, khususnya terkait dengan warisan
antroposentrisme dalam pemikiran hukum Islam klasik. Rivzi (2010) mengidentifikasi
bahwa tuduhan antroposentrisme terhadap Islam perlu dihadapi dan dibantah untuk
membuka jalan bagi etika lingkungan Islam yang viable. Kritik utama terhadap konsep
khalifah adalah bahwa ia mengajarkan antroposentrisme dimana manusia ditempatkan
sebagai penguasa tertinggi ciptaan dengan kedaulatan atas bumi. Nugraha & Asnawi (2019)
menckankan bahwa kritik ini menjadi tantangan serius bagi pengembangan etika lingkungan
Islam karena dapat melegitimasi eksploitasi alam oleh manusia. Fazlhashemi (2025)

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 907



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

menambahkan bahwa narasi penciptaan Muslim mempresentasikan manusia sebagai
ciptaan tertinggi di mana Allah telah menciptakan segala sesuatu di bawah langit untuk
melayani mereka, sehingga menimbulkan pertanyaan apakah narasi ini telah berkontribusi
pada eksploitasi betlebihan terhadap sumber daya alam. Namun, Rivzi (2010) membantah
tuduhan ini dengan menegaskan bahwa Islam menolak segala bentuk antroposentrisme
dengan menegaskan Allah SWT yang transenden yang sama sekali tidak seperti ciptaan-
Nya, dan manusia berbagi atribut sebagai hamba Allah SWT bersama makhluk lainnya.
Sargsyan et al (2025) mengusulkan reinterpretasi etika hukum Islam melalui keadilan
transspesies dan magqasid ekologis, yang menantang pembacaan antroposentrik terhadap
hukum Islam dengan menekankan bahwa tanggung jawab etis melampaui batas-batas
spesies. Tantangan antroposentrisme ini menuntut reformulasi konseptual yang lebih
inklusif terhadap seluruh makhluk dalam kerangka magasid al-syari'ah.

Tantangan kedua berkaitan dengan kesenjangan signifikan antara ideal doktrinal dan
implementasi praktis dalam aktivisme lingkungan berbasis Islam. Nasir et al (2022)
mengidentifikasi bahwa meskipun hukum Islam memberikan penekanan signifikan pada
perawatan lingkungan dan tanggung jawab untuk merawat lingkungan ditetapkan pada
tingkat individual dan sosial, kondisi lingkungan global yang menghancurkan, termasuk di
negara-negara mayoritas dan didominasi Muslim, menimbulkan tantangan besar bagi
magqasid al-syari'ah. Degradasi lingkungan mengancam tingkat daruriyyah dari maqasid al-
syari'ah, atau kebutuhan dasar manusia, sehingga interpretasi progresif syariat dengan cara
menginkorporasikan perkembangan ekonomi yang luas dan perubahan sosial menjadi
penting untuk menangani kebutuhan dan masalah baru dalam masyarakat. Rizqullah et al
(2025) mengidentifikasi tantangan utama dalam aktivisme lingkungan berbasis ekoteologi
Islam, termasuk kurangnya kerangka teoritis yang sistematis, kesenjangan antara ideal
doktrinal dan implementasi praktis, serta keterbatasan sumber daya untuk mendukung
program-program lingkungan berbasis nilai-nilai Islam. Taufikin (2025) menambahkan
bahwa tantangan implementasi ekoteologi Islam meliputi kelangkaan materi, kesenjangan
pelatihan, dukungan kebijakan yang parsial, dan infrastruktur yang tidak memadai. Najemi
& Rapik (2024)menekankan bahwa dualisme antara fatwa hijau dan hukum lingkungan telah
mengakibatkan kegagalan menarik kepatuhan masyarakat, sehingga diperlukan asimilasi
antara fatwa hijau dan hukum lingkungan dalam politik hukum masa depan mengenai
hukum lingkungan. Kesenjangan antara ideal dan realitas ini mengindikasikan perlunya
strategi implementasi yang lebih komprehensif dan terintegrasi.

Meskipun menghadapi tantangan signifikan, integrasi magasid al-syari’ah dengan
ckoteologi membuka peluang besar melalui ijtthad kontemporer dan pengembangan
konsep hify al-bi'ah. Bin Salman & Asmanto (2024) menjelaskan bahwa optimalisasi hifz al-
din, hifz al-nafs, hify al-'aql, hifz al-nasl, dan hify al-mal tidak akan tercapai jika kerusakan
ckologi tidak dicegah melalui pelestarian lingkungan yang baik, sehingega hifz al-bi'ah
ditempatkan dalam posisi vital meskipun berada di peringkat keenam dalam hierarki »agasid
al-syari'ah. ljtthad kontemporer ini merepresentasikan respons dinamis terhadap realitas
krisis ekologis global yang tidak diantisipasi oleh ulama klasik. Ramlan (2020) menganalisis
bahwa implementasi hukum Islam untuk melindungi lingkungan saat ini mengambil dua
bentuk: pertama, implementasi melalui konstitusi; dan kedua, implementasi melalui
instrumen religio-legal yang tidak mengikat seperti fatwa dan khutbah. Di Singapura,
Malaysia, dan Indonesia, fatwa dan khutbah masjid telah digunakan untuk
mengimplementasikan hukum lingkungan Islam dengan dua faktor kunci yang
berkontribusi pada pencapaian tujuan kontrol sosial: pertama, konteks legal dan politik
lokal yang dibentuk oleh relasi agama-negara yang membantu implementasi dan legitimasi;
dan kedua, tindak lanjut pasca-fatwa/khutbah oleh ototitas agama untuk mempraktikkan

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 908



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

hukum lingkungan Islam. Majelis Ulama Indonesia mengeluarkan Fatwa No. 30 Tahun
2016 tentang Hukum Pembakaran Hutan dan Lahan yang mengharamkan praktik s/sh and
burn _farming, menunjukkan bagaimana ijtihad kontemporer dapat merespons isu lingkungan
spesifik.

Peluang signifikan juga terbuka melalui pengembangan aplikasi praktis yang
mengintegrasikan mwaqasid al-syari’ah dengan berbagai sektor pembangunan berkelanjutan.
Anwar et al. (2025) menunjukkan bahwa integrasi mwaqasid al-syari'ah dengan Sustainable
Development Goals (SDGs) memberikan kerangka yang kuat untuk pembangunan
berkelanjutan. Sistem wakaf lingkungan dapat diterapkan untuk melindungi hutan, kawasan
konservasi, atau sumber daya air sebagai manifestasi konkret integrasi nilai-nilai maqasid
dengan kebijakan lingkungan. Fatwa-fatwa lingkungan yang diikuti dengan program aksi
konkret menunjukkan efektivitas lebih tinggi dalam mengubah perilaku masyarakat.
Taufikin (2025) mengungkapkan bahwa mengintegrasikan doktrin ekologi Islam dengan
praktik hidup melalui kegiatan bersih-bersih komunal, komposting, dan rutinitas hemat
energi, menunjukkan bahwa ekoteologi Islam dapat diterjemahkan ke dalam aksi nyata.
Ramlan (2020) menekankan bahwa tindak lanjut pasca-fatwa oleh otoritas agama untuk
menempatkan hukum lingkungan Islam ke dalam praktik aktual merupakan faktor kunci
keberhasilan implementasi. Integrasi wisdom tradisional Islam dengan kebutuhan
pembangunan berkelanjutan kontemporer menciptakan paradigma baru dalam pengelolaan
lingkungan yang tidak hanya efektif secara teknis tetapi juga otentik secara spiritual dan etis,
membuka peluang besar bagi pembaruan hukum Islam dalam merespons tantangan
ekologis global.

Konstruksi Keadilan Ekologis Melalui Paradigma Magqasid al-Syari'ah

Konstruksi keadilan ekologis dalam perspektif mwaqasid al-syari'ah didasarkan pada
prinsip-prinsip fundamental yang menekankan distribusi yang adil dari sumber daya
lingkungan dan tanggung jawab bersama terhadap pelestarian alam. Mohamed (2012)
menjelaskan bahwa berdasarkan kedaulatan Allah, ekoteologi Islam yang berbasis keadilan
ekologis menekankan bahwa manusia sebagai khalifah memiliki tanggung jawab untuk
menjaga kesejahteraan seluruh makhluk hidup termasuk spesies mereka sendiri. Konsep
keadilan ekologis ini tidak terbatas pada distribusi sumber daya antara manusia, tetapi
meluas mencakup hak-hak alam itu sendiri sebagai ciptaan Allah yang memiliki nilai
intrinsik. Zuhdi (2015) dan Rahmat (2025) mengidentifikasi prinsip inti dalam etika
lingkungan Islam yang membentuk fondasi keadilan ekologis: Khzlafah (kepemimpinan yang
bertanggung jawab), Mizan (keseimbangan ekosistem), dan Amanah (kepercayaan yang
harus dijaga), yang mengadvokasi pendekatan holistik terhadap pengelolaan lingkungan.
Bakar (2025) menekankan bahwa untuk Islam, menjaga lingkungan memerlukan pendasaran
praktik ekologis dalam kerangka religius dan moral, dimana manusia harus mengakui peran
ganda mereka sebagai hamba dan kbalifah (pengelola) yang dipercaya melindungi ciptaan
sesuai dengan bimbingan ilahi. Prinsip-prinsip ini membentuk basis normatif keadilan
ekologis yang tidak hanya bersifat antroposentris tetapi tekosentris, mengakui hak-hak
intrinsik alam dalam kerangka teologis Islam.

Dalam Qawa’id Fighiyah (Kaidah Fikih) ke 15, memeberikan penjelasan /a darar wa la
dirar (tidak membahayakan diri sendiri dan orang lain) menjadi instrumen kunci dalam
operasionalisasi keadilan ekologis melalui magasid al-syari’ah (Almanhaj, 2009). Nasir et al
(2022) meneckankan relevansi maksim hukum Islam tentang pencegahan bahaya dan
bagaimana ia dapat memberikan dorongan kepada keberlanjutan lingkungan global dalam
memodifikasi sikap dan tindakan manusia terkait lingkungan. Yusuf al-Qardawi dalam
Muslimin et al (2020)merumuskan bahwa tujuan umum hukum Islam adalah mendapatkan

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 909



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

manfaat dan meminimalkan kerusakan dengan segala kemampuan, serta menghalalkan
segala yang baik dan mengandung manfaat, serta mengharamkan segala yang mengandung
bahaya (Muslimin et al, 2020). Dalam perspektif ini, aktivitas yang menyebabkan perubahan
iklim, polusi, atau kerusakan ekosistem merupakan bentuk darar yang harus dicegah.
Magasid al-syari’ab adalah basis pendekatan integratif atau sistemik terhadap nilai-nilai Islam,
yang melibatkan pembedaan antara tujuan universal dan prinsip-prinsip yang harus
diterapkan dalam konteks spesifik termasuk pengelolaan lingkungan (Liewellyn, 1984).
Dengan demikian, prinsip /a darar wa la dirar dengan demikian menjadi jembatan antara
nilai-nilai etis Islam dan tindakan konkret untuk mencegah kerusakan lingkungan.

Dimensi keadilan intergenerasi menjadi aspek penting dalam konstruksi keadilan
ckologis melalui paradigma magasid al-syari'ah. Nurholis (2025) menjelaskan bahwa bifz al-mal
dapat diterjemahkan sebagai pengelolaan berkelanjutan sumber daya alam sehingga dapat
dinikmati oleh generasi mendatang, mencerminkan prinsip keadilan antargenerasi. Konsep
ini mengakui bahwa generasi masa depan memiliki hak yang sama terhadap sumber daya
alam dan lingkungan yang sehat, sehingga generasi saat ini memiliki kewajiban moral dan
religius untuk tidak mengeksploitasi sumber daya alam secara berlebihan. Sargsyan et al
(2025) bahwa Al-Qutr'an sering menckankan konsep moderasi dan larangan pemborosan,
yang dapat dikaitkan langsung dengan kekhawatiran lingkungan modern seperti deplesi
sumber daya dan perubahan iklim. Dengan membingkai isu ekologis dalam kerangka tujuan
hukum Islam, maqasid memberikan imperatif moral untuk keberlanjutan yang melindungi
kepentingan generasi sekarang dan masa depan. Hernanda et al (2023) menekankan bahwa
berdasarkan epistemologi Islam, kerusakan lingkungan adalah bukti bahwa perlindungan
lingkungan tidak berjalan dengan baik, dan jika pemahaman Islam benar-benar
dilaksanakan dengan baik, maka manusia akan melindungi alam seolah-olah mereka
merawat diri sendiri. Dengan demikian, perspektif tersebut mengintegrasikan dimensi
temporal dalam keadilan ekologis, dimana tindakan pelestarian lingkungan saat ini
merupakan  bentuk  amanah  kepada  generasi  mendatang  yang  akan
mempertanggungjawabkan perilaku lingkungan kita di hadapan Allah SWT.

Relevansi Filosofis dan Normatif Maqasid al-syari’ah untuk Problematika Ekologis
Global

Relevansi filosofis maqasid al-syari’ah untuk problematika ekologis global terletak pada
kapasitasnya untuk menyediakan kerangka etis yang komprehensif yang mengintegrasikan
dimensi spiritual, sosial, dan ekologi. Mohammed (2024) mengungkapkan bahwa penelitian
magqasid al-syari'ab telah berkembang secara interdisipliner dengan mengintegrasikan berbagai
cabang ilmu keislaman dan memasukkan wawasan dari ilmu sosial kontemporer dan etika,
menjadikannya responsif terhadap tantangan global termasuk krisis ekologis. Pendekatan
sistemik yang dikembangkan oleh Jasser Auda memandang maqasid bukan sebagai hierarki
kaku tetapi sebagai sistem yang saling terkait seperti tata surya, dimana setiap elemen saling
mempengaruhi dan mendukung (Kholish et al (2020). Dalam konteks krisis ekologis global,
pendekatan sistemik ini memungkinkan pemahaman holistik bahwa kerusakan lingkungan
tidak hanya mengancam aspek tunggal kehidupan manusia tetapi seluruh sistem kehidupan
yang saling bergantung. Nasir et al (2022) menekankan bahwa krisis lingkungan serius
menimbulkan tantangan besar terhadap tujuan hukum Islam atau maqasid al-syari'ah,
dimana ketidakseimbangan lingkungan mempengaruhi manusia secara holistik dan oleh
karena itu meluas melampaui lingkup maqasid klasik. Pengakuan ini membuka peluang
untuk rekonstruksi filosofis maqasid yang lebih inklusif terhadap dimensi ekologis sebagai
prasyarat fundamental bagi terwujudnya kelima maqasid klasik.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 910



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

Kontribusi normatif Islam dalam diskursus keadilan iklim global menawarkan
perspektif unik yang menekankan tanggung jawab kolektif, moderasi, dan keberlanjutan.
Diplomatic Courier (2023) menekankan bahwa perspektif Muslim menawarkan wawasan
dan solusi unik yang dapat membantu mengatasi akar penyebab perubahan iklim dan
dampaknya pada komunitas rentan melalui promosi keberlanjutan, kesetaraan, dan keadilan
sosial. Alhinai (2025) menjelaskan bahwa Eco-Islam mengakar pada ajaran Qut'an tentang
peran manusia sebagai khalifah bumi, menekankan pengelolaan, moderasi, keadilan, dan
nilai intrinsik seluruh ciptaan. Konsep umma dalam FEco-Islam didefinisikan sebagai
kolektif kosmis yang berbagi tanggung jawab untuk pengelolaan lingkungan, menekankan
bahwa semua anggota harus beketja sama untuk melindungi dan menjaga bumi. Tanggung
jawab kolektif ini berakar pada ajaran Islam yang menyoroti pentingnya keadilan dan
kesetaraan dalam menangani isu lingkungan, dimana merawat lingkungan adalah kewajiban
komunal yang mencerminkan dimensi moral dan etis Islam. Ramlan (2020) menganalisis
bagaimana hukum Islam, khususnya hukum lingkungan Islam telah digunakan di Singapura,
Malaysia, dan Indonesia untuk tujuan ini, menunjukkan bahwa hukum agama dapat
membantu mengefektifkan perubahan perilaku dalam komunitas agama sehingga mereka
menjadi lebih pro-lingkungan. Kontribusi normatif Islam ini tidak hanya bersifat regional
tetapi memiliki relevansi global dalam memperkaya diskursus etika lingkungan dengan
perspektif yang mengintegrasikan dimensi spiritual dengan tindakan praktis.

Dialog lintas tradisi dalam Islamic environmentalism membuka peluang kolaborasi
global dalam mengatasi krisis ekologis. Fazlhashemi (2025) mencatat bahwa tema sentral
dalam ckoteologi Islam adalah kritik tajam terhadap peradaban Barat, yang diekspresikan
melalui kritik terhadap worldview antroposentrik, deisme Cartesian, kepercayaan betlebihan
pada sains, dan perspektif filosofis dan politik libertarian. Namun, Fazlhashemi (2025) juga
mengakui bahwa banyak ide yang digambarkan sebagai unik bagi ekoteologi Muslim
memiliki padanannya dalam tradisi agama lain, menunjukkan bahwa hubungan dikotomis
antara ckoteologi Islam dan tradisi teologis lain tidak sesuai dengan debat ekoteologis
kontemporer tentang ancaman lingkungan dan iklim. Ozdemir (2025) menngungkapkan
bahwa perspektif Islam dapat memperkaya narasi lingkungan yang sebagian besar dibentuk
oleh tradisi Barat. Keskin (2023) melaporkan bahwa gerakan lingkungan Islam yang berakar
pada perspektif Islam tentang alam terus terlibat aktif di berbagai wilayah secara global,
mengusulkan solusi terhadap tantangan lingkungan dengan mengambil inspirasi dari
konsep-konsep seperti pengelolaan, keseimbangan, akhirat, dan amanah. Dialog ini penting
karena krisis ekologis adalah masalah global yang memerlukan solusi kolaboratif lintas
tradisi religius dan budaya, dimana waqasid al-syari'ah dapat berkontribusi sebagai salah satu
kerangka etis yang memperkaya diskursus global tentang keberlanjutan lingkungan.

Implikasi praktis relevansi maqasid al-syari'ah untuk kebijakan global terlihat dalam
pengembangan instrumen hukum dan kebijakan berbasis nilai-nilai Islam. Yazid et al
(2025) menganalisis tantangan kepemilikan rumah terjangkau di wilayah perkotaan dan
pedesaan Malaysia melalui lensa magasid al-syari’ah dan keselarasannya dengan SDG 11,
menunjukkan bahwa prinsip-prinsip maqasid dapat diaplikasikan untuk mengatasi berbagai
masalah pembangunan berkelanjutan. Anwar et al. (2025) menckankan bahwa maqasid
syariah menekankan pemeliharaan nilai-nilai inti manusia termasuk lingkungan dan
kesejahteraan, dimana pendekatan ini selaras erat dengan tujuan pembangunan
berkelanjutan. Di Indonesia, implementasi hukum Islam untuk melindungi lingkungan telah
mengambil bentuk fatwa-fatwa lingkungan yang diintegrasikan dengan kebijakan nasional.
Hernanda et al (2023) menekankan bahwa perlindungan lingkungan berdasarkan hukum
dan epistemologi Islam di Indonesia dapat memberikan kontribusi nyata jika dipahami
lebih mendalam dan diterapkan dengan benar. Ramlan (2020) mengidentifikasi bahwa

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 911



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

konteks legal dan politik lokal yang dibentuk oleh relasi agama-negara serta tindak lanjut
pasca-fatwa oleh otoritas agama menjadi faktor kunci dalam memastikan instrumen tidak
mengikat mencapai tujuan kontrol sosial mereka. Implikasi praktis ini menunjukkan bahwa
magqasid al-syari’ah bukan sekadar konstruksi teoretis tetapi dapat dioperasionalisasikan dalam
kebijakan publik, regulasi lingkungan, dan program-program konservasi yang efektif, baik di
tingkat nasional maupun global, memberikan kontribusi nyata dalam mengatasi
problematika ekologis kontemporer melalui kerangka normatif yang berakar pada nilai-nilai
spiritual dan etis Islam.

CONCLUSION

Penelitian tentang aqasid al-syariah dan ekoteologi sebagai analisis filosofis terhadap dasar
normatif hukum Islam dalam isu ekologis telah menghasilkan temuan-temuan signifikan yang
menunjukkan relevansi mendalam konsep-konsep teologis dan juridis Islam dengan tantangan
lingkungan kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif-normatif yang mengintegrasikan analisis
tekstual hermeneutts, interpretasi filosofis, dan sistemik, penelitian ini telah membuktikan bahwa
magqasid al-syariah bukan sekadar prinsip teologis abstrak tetapi menyediakan kerangka normatif
yang komprehensif dan aplikatif untuk pembentukan hukum Islam yang responsif terhadap krisis
ekologis global.

Temuan utama penelian menunjukkan bahwa konsep /Aiy al-bi'ah (petlindungan
lingkungan) yang dikembangkan oleh ulama kontemporer merepresentasikan evolusi dinamis
dalam pemikiran magasid al-syari'ah yang mengakui urgensitas petlindungan lingkungan bukan
sekadar kebutuhan tambahan, melainkan sebagai fondasi instrumental bagi tetlaksananya kelima
maqasid klasik—»Abiz aldin, hify al-nafs, hify al“'aql, bify al-nasl, dan hify al-mal. Perlindungan
lingkungan ditempatkan dalam posisi vital karena kerusakan ekologi secara langsung mengancam
tingkat daruriyyat (kebutuhan primer) yang merupakan fondasi kehidupan manusia. Dimensi
teologis ekoteologi Islam, dengan prinsip-prinsip utamanya fawhid, kbalifah-amanah (pengelolaan
yang bertanggung jawab), mzzan (keseimbangan), dan larangan fasad (kerusakan), telah
memberikan perspektif etis yang transformatif, mengubah paradigma hubungan manusia dengan
alam dari dominasi eksploitatif menuju pengelolaan berkelanjutan yang bertanggung jawab secara
spiritual.

Integrasi maqasid al-syariah dengan ekoteologi membuka peluang signifikan melalui
mekanisme jjtihad kontemporer, pengembangan instrumen religio-legal seperti fatwa lingkungan
dan khutbah masjid, serta aplikasi praktis sistem wakaf lingkungan dan program konsetvasi
berbasis komunitas. Penelitian mengidentifikasi bahwa konteks legal-politis lokal, dukungan
otoritas agama pasca-fatwa, dan kolaborasi multistakeholder menjadi faktor-faktor kunci yang
menentukan efektivitas implementasi hukum lingkungan Islam. Namun, penelitian juga mengakui
tantangan setius yang masih petlu diatasi, termasuk kesenjangan signifikan antara ideal doktrinal
dan implementasi praktis, keterbatasan sumber daya, kurangnya kerangka teoritis yang sistematis,
dan perlunya harmonisasi dengan standar internasional sambil mempertahankan autentisitas nilai-
nilai Islam.

Konstruksi keadilan ekologis melalui paradigma magasid al-syari'ah mendemonstrasikan
bahwa prinsip-prinsip Islam sepertti /& darar wa la dirar (tidak membahayakan diri senditi dan orang
lain), moderasi, tanggung jawab intergenerasi, dan hak-hak intrinsik makhluk hidup dapat menjadi
dasar normatif yang kuat untuk melindungi lingkungan dan mewujudkan keadilan sosial-ekologis.
Relevansi filosofis dan normatif waqasid al-syariah untuk problematika ekologis global terletak
pada kapasitasnya untuk mengintegrasikan dimensi spiritual, etis, sosial, dan ekologis dalam satu
kerangka komprehensif yang responsif terhadap kompleksitas krisis lingkungan multidimensional.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 912



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

Penelitian ini merekomendasikan beberapa implikasi praktis ke depan: pertama,
pengembangan lebih lanjut kerangka teologis-filosofis yang mengintegrasikan magasid al-syari‘ah
dengan ekoteologi sebagai fondasi pembaruan hukum Islam kontemporer. Kedua, kolaborasi
intensif antara ulama, akademisi, pengambil kebijakan, aktivis lingkungan, dan komunitas Muslim
untuk mengoperasionalisasikan konsep-konsep teoretis ke dalam kebijakan lingkungan konkret,
regulasi hukum, dan program-program konservasi yang efektif dan terukur. Ketjga, dialog lintas
tradisi religius dan budaya untuk memperkaya narasi global tentang etika lingkungan, dimana
perspektif Islam dapat memberikan kontribusi unik berdasarkan kekayaan tradisi teologis dan
juridis yang telah berkembang selama empat belas abad. Dengan memposisikan wzagasid al-syariah
dan ckoteologi Islam sebagai kerangka normatif utama untuk pembangunan berkelanjutan,
komunitas Muslim dan masyarakat global secara kolektif dapat merespons tantangan krisis
ekologis dengan pendekatan holistik yang mengintegrasikan kebijaksanaan tradisional dengan
kebutuhan pembangunan berkelanjutan kontemporer, menciptakan paradigma baru dalam
pengelolaan lingkungan yang tidak hanya efektif secara teknis dan efisien secara ekonomis, tetapi
juga otentik secara spiritual dan etis, sehingga menghasilkan solusi lingkungan yang berkelanjutan,
adil, dan berakar pada nilai-nilai transendental untuk kesejahteraan generasi-generasi mendatang,

REFERENCES

Abdelzaher, D. M., Kotb, A., & Helfaya, A. (2019). Eco-Islam: Beyond the principles of
why and what, and into the principles of how. Journal of Business Ethics, 155(3), 623-
643. https://doi.org/10.1007/s10551-017-3518-2

Alak, A. 1. (2023). The islamic humanist hermeneutics: Definition, characteristics, and
relevance. Islam and Christian—Muslim Relations, 34(4), 313-330.
https://doi.org/10.1080/09596410.2023.2282842

Alhinai, M., & Ringer, A. (2025). Amanah and umma: Eco-Islam and epistemological
diversity in environmental communication. Frontiers in Communication, 10, 1568627.
https://doi.org/10.3389 /fcomm.2025.1568627

Almanbhaj. (2009). Kaidah Ke. 15 : Tidak Boleh Melakukan Sesunatn Yang Membabayakan. Akses
09 Nov 2025, dari: https://almanhaj.or.id/2515-kaidah-ke-15-tidak-boleh-melakukan-
sesuatu-yang-membahayakan.html

Anwar, D. R., Wahab, A, & Waris, W. (2025). Maqasid Syariah and Sustainable
Development: Integrating Islamic Objectives into Economic Planning. Formosa
Journal of Multidisciplinary Research, 4(6), 2601-2618.
https://doi.org/10.55927 / fjmr.v4i6.269

Bakar, O. (2025). The Qur'anic concept of justice in contemporary ethical discourse. Ihya
Journal,  21(2), 45-78.  https://www.ihyajournal.org/citation/article/the-quranic-
concept-of-justice-in-contemporary-ethical-discourse/

Bin Salman, A. M., & Asmanto, E. (2024). Islamic Environmental Stewardship: A
Sociological Approach to Hadith and Legal Frameworks for Ecological Responsibility.
Volksgeist: Jurnal Linm Hukum Dan Konstitusi, 361-378.
https://doi.org/10.24090/volksgeist.v7i2.12205

Carbon Briet. (2024). Analysis: Global COZ2 emissions will reach new high in 2024 despite slower growth.
Akses 08 Nov 2025, dati: https:/ /www.carbonbrief.org/analysis-global-co2-emissions-will-
reach-new-high-in-2024-despite-slower-growth /

Diplomatic Courier. (2023). How Muslim perspectives affect climate justice. Akses 09 Nov 2025, dari:
https:/ /www.diplomaticoutier.com/posts/how-muslim-petspectives-affect-climate-justice

FAO. (2025). Global Forest Resources Assessment 2025. Food and Agriculture Organization of the
United Nations. Akses 08 Nov 2025, dati https://www.fao.org/newsroom/detail/global-
deforestation-slows--but-forests-remain-undet-pressute--fao-report-shows /en

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 913



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

Fazlhashemi, M. (2025). Islamic Ecotheology. In Inzersections of Religion, Education, and a Sustainable
World (pp. 25-40). Cham: Springer Nature Switzerland.

Haris, A., Widodo, A., Tantri, I. D., & Sarah, S. (2024). Eco-Maqasid in Climate Change
Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law. A/
Manabij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 219-230.
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652

Hernanda, T., Azizah, N., & Rosita, D. (2023). Environmental Protection Based on Islamic
Law and Epistemology in Indonesia. Law and  Justice, 8(1), 57-69.
https://doi.org/10.23917 /1j.v8i1.635

Idri. (2021). Scientific analysis methods of Islamic law in contemporary studies: Deductive-
coherence, inductive-correspondence, scientific, phenomenological, and functional
structural  methods.  Islamic  Law — and  Jurisprudence, 12(1), 1-35.
http://tepository.uinsa.ac.id/id/eprint/1986/1/1dti_jurnal_Scientific’%20Analysis%o2
OMethods%200f%201slamic%20Law.pdf

Jahangir, H & Pakeeza, S. (2022). The Protection of Environment in the Light of Maqasid
Al-Shati‘ah: A Conceptual Analysis. AFKAR Journal of Islamic & Religions Studies, 6(1).
47-66. http:/ /www.afkar.com.pk/

Khasani, F. (2025). Khilafah, Taskhir, and Sustainability: Reconstructing Islamic Eco-
Theology through Al-Qurtubi's Tafsit. ISTIFHAM: Journal Of Islamic Studies, 100-111.
https://doi.org/10.71039/istifham.v3i2.111

Keskin, M. (2023). Exploring Islamic environmentalism and its impact in Indonesia. Akses 09 Nov
2025, dari: https://platform.ilke.org.tr/analyze/exploring-islamic-environmentalism-
and-its-impact-in-indonesia

Kholish, N., Purwantob, M. R., Muhammad, S., Mukharromd, T., & Marazi, H. (2020). The
significance of maqasid Syariah principles in improving Islamic economics and
finance.  International  Journal — of  Innovation,  Creativity —and — Change,  13(3).
https://www.ijicc.net/images/Vol_14/Iss_3/13367_Kholish_2020_E1_R.pdf

Khulug, M. K. (2024). Hifz Al-Bi'ah as Part of Maqashid Al-Shari'ah and Its Relevance in
the Context of Global Climate Change. Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies
AJ11S), 7(2). https:/ /journal.uii.ac.id/IJIIS

Kurt, T. (nd). Islamic textual studies and their hermeneutics. Akses 09 Nov 2025, dari:
https:/ /iits.univie.ac.at/en/disciplines/islamic-theology/islamic-textual-studies-and-theit-
hermeneutics/

Liewellyn, O. A. (1984). Islamic Jurisprudence and Environmental Planning. Journal of
Research in Islamic  Economics, 1(2), 25-49. https://www.iefpedia.com/english/wp-
content/uploads/2009/10/Islamic-Jurisprudence-and-Environmental-Planning-by-
Othman-Abd-Ar-Rahman-Llewellyn.pdf

Mashadi, A. I. (2025). Teologi islam kontemporer dan etika lingkungan: Pendekatan
maqasid dalam mewujudkan kebetlanjutan. FADZAT: Jurnal Ekonomi Syariah, 5(2).
ISSN 2746-7872

Mohammed, T. A. (2024). A scientometric study of Maqasid al-shariah research: trending
issues, hotspot research, and co-citation analysis. Frontiers in Research Metrics and
Apnalytics, 9, 1439407. https://doi.org/10.3389/frma.2024.1439407

Muslimin, J. M., Chakim, L., & Fauzani, L. (2020). Maqasid al-Shari’ah in Environmental
Conservation of Yusuf al-Qardawi’s Perspective. In Proceedings of the 1st International
Conference on Recent Innovations (ICRI2018) (pp- 869-877).
ttps://doi.org/10.5220/0009919008690877

Najemi, A., & Rapik, M. (2024). Islamizing environmental law in Indonesia: Rethinking the
green fatwa. Janmbe Law Journal, 7(1), 253-274.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 914



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

file:///C:/Users/ACER/Downloads/JLJ+Vol+7+No+1+2024_10_%20(1).pdf

Nasir, N. M, Nair, M. S., & Ahmed, P. K. (2022). Environmental sustainability and
contemporary Islamic society: A shariah perspective. Asian Academy of Management
Journal, 27(2), 211-231. https://doi.org/10.21315/2amj2022.27.2.10

Nugraha, A. R., & Asnawi, N. (2019). Dialogue Between Islam and Environtmental Ethics
Through the Seyyed Hossein Nasr Thought. International Review of Humanities Studies,
4(3), 2.
https://scholarhub.ui.ac.id/iths/vol4/iss3/2?utm_source=scholarhub.ui.ac.id%2Firh
s%2Fvol4%02Fiss3%02F2&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages

Nurholis, M. (2025). Islamic Law and Environmental Sustainability: Maqasid al-Sharia's
Perspective. Jurnal Mediasas: Media llmn Syari'ah dan Ahwal Al-Syakbsiyyah, 8(3), 541-548

Ozdemir, 1. (2025). Muslim environmental thought: Ethical foundations and contemporary
relevance. I» The New Ecozoic Reader No. 9 (pp. 52-65). Center for Ecozoic Studies

Peraturan Menteri Lingkungan Hidup dan Kehutanan Nomor 23 Tahun 2021 tentang
Pelaksanaan Rehabilitasi Hutan Dan Lahan

Razik, M. H. M. (2010). A perspective on Islamic legal methodology in terms of objectives of law:(A
comparative analysis with special reference to English equity and Istibsan). University of Wales
Trinity Saint David (United Kingdom).

Rahmat, M. B. (2025). The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to the Global
Environmental Crisis: An Analysis of the Concepts of Khalifah, Mizan, and
Maslahah. Indonesian  Journal of Islamic  Theology and  Philosophy, 7(1), 93-110.
http://dx.doi.org/10.24042 /ijitp.v7i1.83585

Ramlan, S. (2020). Implementing Islamic law to protect the environment: Insights from
Singapore, Malaysia, and Indonesia. Asia Pacific Journal of Environmental Law, 23(2), 202-
230. https://doi.org/10.4337 /apjel.2020.02.05

Rizqullah, M. N., Erman, E., Afandi, M. R., Arifin, J., Sidik, A. N., & Ulrifa, N. (2025).
Mainstreaming Eco-Theology: Practices and Challenges of Environmental Activism in
Islamic Student Organizations in Indonesia. International Journal Scientific and Professional,
4(4), 675-680. https://doi.org/10.56988/chiprof.v4i4.120

Rizvi, A. M. (2010). Islamic Environmental Ethics and the Challenge of Anthropocentrism.
American Journal of Islam and Society, 27(3), 53-78.
https://doi.org/10.35632/ajis.v27i3.366

Sargsyan, H., Rahman, A. M., Bjornsson, A., Nzé, Y. N., & del Carmen, A. S. (2025).
Beyond Anthropocentrism: Reinterpreting Islamic Legal Ethics through Transspecies
Rights and Ecological Jurisprudence. Indonesian Journal of Isiamic Law, 8(1), 92-112.
https://doi.org/10.35719/9vryst32

Sibyan, A. L., & Abdillah, M. W. (2023). Actualization Of Ali Yafie's Ecological Figh In The
Dynamics  Of  Indonesian — Muslim — Thonght.  Al'Adalah,  26(1),  89-100.
https://doi.org/10.35719/aladalah.v26i1.351

Taufikin, T. (2025). Integrating Eco-Theology In Islamic Education: A Case Study On
Fostering Ecological Awareness Through Religious Pedagogy. EX-Tarbaws, 18(1), 1-32.
https://doi.org/10.20885/ tarbawi.vol18.iss1.artl

Waworuntu, I. (2019, August 27). 'Green Islam" Islamic environmentalism in Indonesia.
New Mandala. https:/ /www.newmandala.org/green-islam/

WWE. (2024). Living Planet Report 2024: A planet in crisis. World Wildlife Fund. Akses 08
Nov 2025, dati: https://www.atcticwwf.org/newsroom/news/wwi-living-planet-
report-2024-a-planet-in-crisis/

Yazid, N. 1. A., Atham, A. F., Aziz, M. F., Hasim, N. A.; Alias, J., Aini, A. M., ... &
Ibrahim, A. N. H. (2025). Challenges of Sustainable Affordable Home Ownership:

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 915



Magqasid al-Shari‘ah and Ecotheology
Arzam & Kusnadi
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.473

Integration with Maqasid Shariah and SDG 11. Journal of Lifestyle and SDGs Review,
5(2), €04304-e04304.. https://doi.org/10.47172/2965-
730X.SDGsReview.v5.n02.pe04304

Zarkasyl, H. F. (2020). Eco-theology in Islamic worldview perspective. Al-Farabi International
Unaversity. Akses 09 Nov 2025, dari:
https://farabi.university/storage/ files /2002433960654cc0649db00607099706_Eco-
Theology%e20Islamic%20Worldview.pdf

Zuhdi, M. H. (2015). Rekonstruksi Figh Al-ba ah Berbasis Maslahah: Solusi Islam terhadap
Krisis Lingkungan. Istinbath: [urnal Hukum Islam LAIN  Mataram, 14(1), 41830.
https:/ /www.neliti.com/publications/41836/rekonstruksi-figh-al-baah-berbasis-
maslahah-solusi-islam-terhadap-krisis-lingkun#cite.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 916



